
620 Київські полоністичні студії

УДК 821.162.1-1.09»18»

Євген Нахлік
ORCID 0000-0001-7701-9795

СУСПІЛЬНО-МЕТАФІЗИЧНА ВЕРСІЯ 
ЛЮДСЬКОЇ ДОЛІ 

В ПОЕМІ «МАРІЯ» АНТОНІЯ МАЛЬЧЕВСЬКОГО

Анотація. Осмислено дискурс долі в ліро-епічній поемі «Марія» (1825) 
Антонія Мальчевського. Твір має дві проблемно-тематичні площини: 1) регі-
ональну українсько-польську (географічно-культурно-етнічну), що вписується 
в рамці геопоетики, і 2) антропологічну, екзистенційно-метафізичну. Серед 
екзистенціалів і психологічних концептів домінантне становище посідає 
концепт “los”, виявний синонімічним рядом слів “los”, “dola”, “Fortuna”. Істот-
ну роль у поемі відіграють архетипні дихотомії: Земля / Небо, Суспільство / 
Трансцендентний Бог, Життя / Смерть, Доля / Недоля, Світло / Тьма, День / 
Ніч, Доброчесність / Облуда, Щастя / Нещастя. У творі немає артикульова-
них пророцтв (за виїмком інакомовних алюзійних віщувань у псевдокарнаваль-
ній пісні масок, яка виконує символіко-метафоричну профетичну функцію), але 
трагічному розвиткові подій та нагнітанню його передують лихі передчут-
тя основних персонажів (Вацлава, Марії та її батька), тривожні віщі знаки. 
Уклинення в сюжет удаваного розважально-ігрового дійства масок із піснями 
й танцем (улітку, а не в запуст), вносить у поему складник псевдокарнавалі-
зації. Простежено типологічну спорідненість у зображенні зла і трактуванні 
долі у поемі «Марія» і творах українського «чорного романтизму» – баладах 
«Причинна», «Тополя», «Утоплена», поемах «Відьма», «Княжна», «Титарівна» 
Т. Шевченка, повісті російською мовою «Огненный змей» П. Куліша.

Ключові слова: «українська школа» в польському романтизмі, концепт, 
доля, фаталізм, передчуття, літературна антропологія, «чорний роман-
тизм», маска, псевдокарнавалізація.

Інформація про автора: Нахлік Євген Казимирович, доктор філоло-
гічних наук, професор, академік НАН України, директор Інституту Івана 
Франка НАН України (Львів).

Електронна адреса: nakhlik@nas.gov.ua



621Том ХLI

Yevhen Nakhlik

SOCIAL-METAPHYSICAL VERSION OF HUMAN FATE 
IN THE ANTONI MALCZEWSKI’S POEM “MARIA”

Abstract. The discourse of fate in the lyric-epic poem “Maria” (1825) by Polish 
Romantic poet Antoni Malczewski is analyzed. The work has two problem-thematic 
planes: 1) regional Ukrainian-Polish (geographical-cultural-ethnic), which fits into 
the framework of geopoetics, and 2) existential-metaphysical. In addition, parallel 
to the development of a dual plot, in which two lines are intertwined – socio-his-
torical (repelling Tatar raids) and loving and familial – there are interspersions of 
accompanying conceptual and figurative semantics, one part of which (characteristic 
romantic imagery, topics typical of the “Ukrainian school” in Polish romanticism) 
creates a cultural and historical flavor, and the other (existential and psychological 
concepts) sets the tone for an existential-anthropological, metaphysical worldview. 
In this suggestion, the concept of “los” occupies a dominant position, manifested in a 
synonymous series of words: “los”, “dola”, “Fortuna”. The concept sphere of “los” also 
includes vocabulary for describing the forces that determine fate, their actions and 
judgments, ambivalent feelings, and human emotional reactions to the vicissitudes 
of fate. Archetypal dichotomies play an essential role in the poem: Earth/Sky, So-
ciety/Transcendent God, Life/Death, Fate/Misfortune, Light/Darkness, Day/Night, 
Virtue/Deception, Happiness/Unhappiness.

The poem contains foreboding of the main characters (Wacław, Maria, and her 
father) and prophetic signs, but there are no articulated prophecies – with the excep-
tion of allegorical allusive predictions in the pseudo-carnival song of masks, which 
performs a symbolic and metaphorical prophetic function. The narrator-poet focuses 
on the psychology of the characters, their experiences, and their perceptions of the fa-
tal twists of fate that occur for unknown reasons. Only in passing does the work raise 
the question of what metaphysical force influences human destiny. The insertion into 
the plot of a seemingly entertaining and playful “masquerade” with songs and dance, 
shifted in relation to the ritual calendar (in summer, not in the winter carnival), in-
troduces an essential element of pseudo-carnivalization into the poem.

A typological similarity in the depiction of evil and the interpretation of fate can 
also be traced in the poem “Maria” and in the works of Ukrainian “black romanti-
cism” – the ballads “The Girl under a Spel”, “The Poplar”, “The Drowned Maiden”, 
and the poems “The Witch”, “The Princess”, “The Sexton’s Daughter” by T. Shevchen-



622 Київські полоністичні студії

ko, and the Russian-language story “The Fire Serpent” by P. Kulish. While A. Mal-
czewski expressed the idea of the causelessness of tragic metaphysical doom, P. Kul-
ish artistically expressed the motif of heavenly punishment for sinful love. The early 
Romantic poem “Maria” is a precursor not only to the further development of “black 
Romanticism,” but also to similar manifestations in modernism (the drama “Little 
Eyolf ” by H. Ibsen, the surrealistic American series “Twin Peaks”).

Key words: “Ukrainian school” in Polish Romanticism, concept, fate, 
fatalism, premonition, literary anthropology, “black Romanticism,” mask, 
pseudo-carnivalization.

Information about author: Yevhen Nakhlik, doctor of philology, professor, aca-
demician of the National Academy of Sciences of Ukraine, head of Ivan Franko Insti-
tute of the National Academy of Sciences of Ukraine.

E-mail: nakhlik@nas.gov.ua

Jewhen Nachlik

WERSJA SPOŁECZNO-METAFIZYCZNA LUDZKIEGO LOSU
W POEMACIE “MARIA” ANTONIEGO MALCZEWSKIEGO

Abstrakt. W artykule wyjaśniono dyskurs losu w poemacie “Maria” (1825) 
Antoniego Malczewskiego. Utwór ma dwie płaszczyzny tematyczno-problemowe: 
1) regionalną, polsko-ukraińską (geograficzno-kulturowo-etniczną), mieszcząca się 
w ramach geopoetyki, i 2)  antropologiczną, egzystencjalno-metafizyczną. Wśród 
egzystencjałów i konceptów psychologicznych dominującą pozycję zajmuje koncept 
“los”, ujawniający się poprzez synonimiczny ciąg słów “los”, “dola”, “Fortuna”. Istotną 
rolę w poemacie odgrywają archetypowe dychotomie: Ziemia / Niebo, Społeczeństwo 
/ Transcendentny Bóg, Życie / Śmierć, Dola / Niedola, Światło / Ciemność, Dzień / 
Noc, Cnota / Obłuda, Szczęście / Nieszczęście.

W poemacie pojawiają się przeczucia głównych bohaterów (Wacława, Marii 
i jej ojca) oraz omeny, ale nie ma artykułowanych przepowiedni – z wyjątkiem 
aluzyjnych wyroczni w pseudokarnawałowej pieśni masek, która pełni symboliczną 
i metaforyczną funkcję profetycnną. Narrator-poeta skupił się na psychologii 
bohaterów, ich przeżyciach i postrzeganiu fatalnych zwrotów losu, następujących z 
nieznanych przyczyn. Tylko mimochodem w tej psychologicznej powieści porusza się 
kwestię tego, jaka siła metafizyczna decyduje o losie człowieka. Wtrącenie do fabuły 
pozornie rozrywkowego przedstawienia karnawałowego z piosenkami i tańcem, w 



623Том ХLI

nieodpowiedniej porze roku, z przesunięciem względem kalendarza obrzędowego 
(latem, nie zimą), wprowadza do poematu istotny element pseudokarnawalizacji.

Prześledzono równierz pokrewność typologicką w przedstawieniu zła oraz interpretacji 
losu człowieka w poemacie “Maria” i utworoch “czarnego romantyzmu” ukraińskiego – 
folkloryzowanych balladach “Urzeczona”, “Topola”, “Utopiona”, poematach “Wiedźma”, 
“Księżniczka”, “Tytarówna” T. Szewczenki, powieści w języku rosyjskim “Ognisty wąż” 
P. Kulisza. Podczas gdy A. Malczewski wyrażał myśl o bezprzyczynowości tragicznego 
metafizycznego przeznaczenia, P.  Kulisz w sposób artystyczny przedstawiał motyw 
niebiańskiej kary za grzeszną miłość. Swoimi przesłaniami wcześnieromantyczny poemat 
A. Malczewskiego jest prekursorem nie tylko dalszego rozwóju “czarnego romantyzmu”, 
ale również podobnych zjawisk w moderniźmie (dramat “Mały Eyolf” H.  Ibsena, 
amerykański serial surrealistyczny “Twin Peaks”).

Słowa kluczowe: “szkoła ukraińska” w romantyzmie polskim, koncept, 
los, fatalizm, przeczucie, antropologia literacka, “czarny romantyzm”, maska, 
pseudokarnawalizacja.

Nota o autorze: Jewhen Nachlik, doktor filologii, profesor, członek rzeczywisty 
Narodowej Akademii Nauk Ukrainy, dyrektor Instytutu Iwana Franki Narodowej 
Akademii Nauk Ukrainy.

E-mail: nakhlik@nas.gov.ua

1	 Тут і далі поему “Maria” цитую за вид. [13], зазначаючи сторінку [s.] і рядок [w.].

Постановка проблеми, дослідницькі публікації. При вдумливо-
му читанні, а то більше розгляді можна помітити, що поема Анто-
нія Мальчевського «Марія» (“Maria”, 1825) вирізняється прикметною 
подвійністю. Твір має дві проблемно-тематичні площини. Одна – 
регіональна, «українська», властиво, українсько-польська. “Maria. 
Powieść ukraińska” – це найвизначніший і найпопулярніший твір 
«української школи» в польському романтизмі. З Україною поему 
пов’язує виражений у ній романтичний міт козацько-селянської та 
шляхетсько-польської України, її природи, культури, історії. Дослі-
дження поеми дає змогу глибше пізнати українсько-польські етногра-
фічно-літературні зв’язки, загалом наше культурне взаємозбагачення.

Варто, однак, зауважити, що вжитий у “Marii” топонім “Ukraina” 
(до речі, у місцевому відмінку з прийменником “w”: “w bujnej Ukrainie” 
[s. 182, w. 1467]1), а також відтопонімне означення “ukraiński” не то-



624 Київські полоністичні студії

тожні сучасним значенням цих понять, із яких перше нині вказує на 
державу, країну (Україна), а друге (український) – на національну та 
етнічну належність, громадянство тощо. За тогочасним польським 
тлумаченням, автор уклав у ці слова гетерогенний географічно-
культурний та етнічний зміст: “Ukraina” (“Spokojna Ukraina” [s. 170, 
w. 1146], після того як побито татар) позначає край, регіон (Наддні-
прянщину, у творі точніше – землі над річкою Богом XVII  ст.), де 
спільно проживають власне українці (у сучасному розумінні) та по-
ляки, де триває їхнє освоєння «дикого степу» і де вони дають спільну 
відсіч набігам кримських татар. Слово “ukraiński” означає належний 
до цього краю: це можуть бути українці (“ukraińskie baby szepczą swe 
pacierze” [s. 169, w. 1113]), але також і поляки, які живуть там (звідси 
підзаголовок твору, головні персонажі якого – з польської шляхти: 
“Powieść ukraińska”); загалом це будь-які реалії, що стосуються цього 
краю, – природні (“z wiatrem ukraińskim” [s. 131, w. 4]) і культурні (“Na 
ukraińskiej cerkwi” [s. 181, w. 1426], правдоподібно, уніатській, тобто 
греко-католицькій). Аби розрізнити поляків та власне українців (у 
сучасному розумінні), поет уживає етнонім “kozak”, “kozacki”: “Leżą 
polskie, kozackie i tatarskie zwłoki” [s. 169, w. 1112]. Щоправда, наратор і 
Вацлава називає “żwawym kozakiem” [s. 136, w. 162], але не за етнічною 
належністю, а за військовою енергією.

Ця перша площина (географічно-культурно-етнічна), що впи-
сується в рамці геопоетики, є лише тлом для другої площини – за-
гальнолюдської, антропологічної, екзистенційної, метафізичної. 
Основні сенси поеми виражено саме в другій площині – екзистенцій-
но-метафізичній. На цьому наголосила одна з найпроникливіших ін-
терпретаторок поеми Галіна Круковська: “Nadrzędnym tematem Marii 
jest Tajemnica Metafizyczna w najgłębszym, ontologicznym sensie tego 
słowa. Tej tajemnicy boleśnie doswiadczają bohaterowie Malczewskiego” 
[9, s. 14]. На думку дослідниці, образ Воєводи “może <...> sugerować, 
że zło moralne <...> ma <...> swoją irracionalną strone. Jej przejawianie się 
w świecie poetyckim Marii uwidoczniają zwłaszcza liczne personifikacje, 
oznaczajace autonomiczne wobec człowieka, bezosobowe siły zła, które 
przejawiają się też w jego duszy. Poeta przedstawiając ontologiczną opozycję 



625Том ХLI

Dzień / Noc jako opozycję Dobro / Zło nie rozwiązuje więc problemu zła 
moralnego na płaszczyźnie tylko egzystencjalnej czy historiozoficznej, ale 
przede wszystkim na płaszczyźnie metafizycznej” [9, s. 33]. 

За висновком Галіни Круковської, “Malczewskiego jako poetę 
romantycznego interesuje przede wszystkim ta strona bytu i kondycji 
ludzkiej, którą wyraża Noc kosmiczna <...> Noc jako ciemne, irracjonalne 
przekleństwo. Fatalistyczną złowrogość tej Nocy ujawnia Malczewski 
przede wszystkim w niepojętej dominacji zła nad dobrem, śmierci 
nad zyciem, w złudności wszystkich ludzkich nadziei. Opowiedziane 
w poemacie zdarzenia, pokazana przed autora klęska bohaterów 
szlachetnych nie dają się wytłumaczyć niczym, co ziemskie. W tym 
sensie obraz Nocy kosmicznej w Marii należy interpretować jako symbol 
metafizycznego losu człowieka” [9, s. 65].

У чому криється притягальна сила цієї поеми, яка витримала не-
зліченну кількість видань, стала визнаним шедевром польської літе-
ратури, обросла багатьма дослідженнями? Думається, саме в тому, що 
поет порушив одвічні проблеми людської екзистенції, метафізичної 
залежности людської долі, її визначальних чинників та незбагненних 
таємниць і виразив це з незвичайно експресивною художньою силою. 
Ці проблеми хвилюють і будуть вічно хвилювати людину. У цьому й 
полягає секрет неослабної магічної дії цієї зворушливої поеми. Тож 
варто глибше з’ясувати характерні особливості екзистенційно-мета-
фізичної площини, передусім в аспекті дискурсу долі. Вибраний пе-
релік праць про життя і творчість Мальчевського [13, с. 205–212] по-
казує, що таких праць бракує.

Мета пропонованої статті – простежити й осмислити концеп-
тосферу долі й дихотомію щастя – нещастя у поемі “Maria” Антонія 
Мальчевського.

Виклад основного матеріалу. Твір має й іншу двоїстість, по-
біч зазначеної (тобто виходу з регіонального українсько-польського 
часопростору на антропологічно-метафізичну сферу). Паралельно 
з розвитком подвійного сюжету, в якому, як це характерно для ро-
мантичних поем і романів, переплітаються дві лінії – суспільно-істо-
рична (відсіч татарським набігам), і любовно-родинна, відбувається 



626 Київські полоністичні студії

постійне вкраплення елементів супровідної понятійної та образної 
семантики, одна частина якої витворює культурно-історичний 
колорит, а друга суґестіює настроєву ауру твору, налаштовує на ек-
зистенційно-антропологічне, метафізичне світосприйняття. Ця 
перша, хронотопна, частина – це характерна романтична образність, 
топіка, концептосфера, загалом властиві «українській школі» в поль-
ському романтизмі: степу (“synowie stepu” [s. 131, w. 14], “w roǳinnym 
stepie” [s.  133, w.  50]), широчіні піль (“na obszernych polach” [s.  132, 
w. 22]), свободи (“użyć swobody” [s. 131, w. 3], “kozak <...> / Poddany – 
lecz swobodę z ojca powziął łona” [s. 144, w. 364, 370], “myśli swobodne” 
[s. 154, w. 650]), козака й коня (“na szybkim koniu, gǳie pęǳisz, kozacze?” 
[s. 131, w. 1], “żwawy wierny konik kozaka rozumi” [s. 132, w. 40]), сте-
пової дикости (“W tym <...> ǳikim świecie” [s. 147, w. 459]), під впли-
вом якої дичавіють пісні – музика та слова (“ǲika muzyka – ǳiksze 
jeszcze do niej słowa” [s.  132, w.  27]), почуття (“ǳika radość” [s.  133, 
w.  75], “ǳikie serce” [s.  149, w.  534]), думки (“w stepowej i w ǳikszej 
umysłu pustyni” [s.  148, w.  499]), навіть козацькі душі (“step – koń – 
kozak – ciemność – jedna ǳika dusza” [s. 133, w. 48]), козацький кінь 
(“koń, co jak ty, ǳiki, lecz posłuszny” [s. 131, w. 11]), та й сам шляхтич 
Вацлав (“ǳikim ogniem błysnął” [s. 151, w. 603]; “Wacław ǳiki, mężny, 
wśrzód ǳikiej natury” [s. 162, w. 886]); степового («українського”) ві-
тру (“na stepowym wietrze” [s.  144, w.  374], “wiatr ukraiński” [s.  154, 
w. 661], “kozak <...> jak wiatr świsnął stepem” [s. 132, w. 31, 36]), вихору 
(“szumiący wicher” [s. 131, w. 12]), серця (“Zatruta serc pociecha” [s. 133, 
w. 56], “nić, którą serce do nieba związane” [s. 140, w. 233], “młodych serc 
kochanie” [s.  143, w.  344], “Na jego sercu ciemna, skrwawiona zasłona” 
[s. 179, w. 1402]), минулого й майбутнього (“Duch dawnej Polski” [s. 132, 
w.  28], “Przyszłość do Przeszłości po jasnym promieniu / Biegnie jak 
czuła siostra łączyć się w spojrzeniu” [s. 140, w. 237–238]), слави (“starej 
sławy» [s. 132, w. 26], “krasnych czapek sława», тобто козацьких [s. 144, 
w.  387], зрідка “chwała” [s.  136, w.  150, 153]), народних козацьких пі-
сень (“słuchaj dumek o kozaku” [s. 154, w. 662]), народних оповідок про 
упирів (“o upiorach powieść” [s. 172, w. 1205]), могил-курганів (“z mogił 
westchnienia” [s. 132, w. 25], “Na równinie mogiły” [s. 154, w. 660]) тощо.



627Том ХLI

З другого боку, мовлення наратора та персонажів цієї ліро-епіч-
ної поеми насичено специфічною психологічною семантикою, ек-
зистенціалами й концептами, які віддзеркалюють песимістичне сві-
тосприйняття самого Мальчевського, його пережиті життєві урази, 
травматичний психоемоційний досвід і витворюють своєрідну екзис-
тенційно-метафізичну атмосферу, навіваючи відповідні настрої на 
читача. Завдяки такому налаштуванню концептосфери поряд із роз-
витком фабули нагнітаються лихі передчуття, тривога, бентежність, 
страх перед майбутнім, натяки на трагічні події тощо.

У цій екзистенційно-метафізичній семантиці, визначальній для 
поеми й авторського світосприйняття, домінантне становище по-
сідає концепт “los”, виявний синонімічним рядом слів “los”, “dola”, 
“Fortuna”. Наприклад, Мечник то нарікає на “los tak obelżywy” [s. 143, 
w. 352], то після перемоги над татарами смиренно радіє: “Fortuny to 
szczodroty nad moje zasługi” [s.  170, w.  1147]; Марія каже до батька 
про себе: “Gorszka jej była dola – ale to już przeszło: / Patrz, jakie słodkie 
światło we mnie się rozeszło” [s. 141, w. 281–282]. Пахолок (“pacholę”, під-
літок) зауважує про похоронний спів: “Zawsze – oh! smutne brzmienie, 
kiedy srogim losem / Ciężkiej straty i żalu stanie się odgłosem!” [s. 177, 
w. 1324–1325].

Назагал концептосфера поняття “los” у поемі ширша – вибу-
довується осями пересікань із концептами, що позначають долевиз-
начальні сили, їхні дії та присуди (“Stwórca”, “Pan Bóg” [s. 150, w. 553, 
556], “niebo” [s. 165, w. 988], “Duch złego, co luǳiom naǳiei zazdrości” 
[s.  163, w.  909], “przeznaczać” [s.  165, w.  988], “karać” [s.  150, w.  556], 
“Niezmienność Wyroku” [s. 178, w. 1349]), зміну протилежних настро-
їв “uśmiech” [s. 148, w. 495], “radość” / “smutek” [s. 150, w. 575], “mgła 
smutku” [s. 149, w. 549], “Samotność”, “Zgrzyzota” [s. 152, w. 610, 611], 
навіть переживання амбівалентних почуттів (“Słodycz w rozpaczy 
znajǳiesz i lubość w żałobie, / Jak uśmiech ust kochanych w śmiertelnej 
chorobie” [s. 154, w. 657–658]), душевну реакцію людини на трафун-
ки долі (“dusza” [s. 140, s. 242; s. 142, s. 307; s. 146, s. 442; s. 148, s. 492; 
s. 182, w. 1447], “przeczucie” [s. 163, w. 912; s. 167, w. 1052], “Rozpacz” 
[s. 137, w. 182; s. 141, w. 276; s. 155, w. 674; s. 181, w. 1416]), кінець земної 



628 Київські полоністичні студії

долі (“znikłej naǳiei grobowiec spokojny” [s. 139, w. 224], “grób” [s. 155, 
w. 673]) тощо.

Істотну роль у поемі відіграють архетипні дихотомії. Визначаль-
ною для розвитку художньої дії, для її розуміння та інтерпретації є 
дихотомія Земля / Небо, Суспільство / Трансцендентний Бог, промо-
висто виражена в характеристичному образі Марії: 

Piękna, szlachetna postać – do Aniołów grona
Dążyła <...>;
Ale trawiący oddech światowych uniesień
Owiał pąk młodych uczuć <...>:
To jeszcze jest na droǳe, gǳie nią wicher miota,
W ciężkich kajdanach ziemi dla nieba istota; [s. 139, 10, w. 211–216]

Наскрізною і також визначальною є дихотомія Життя / Смерть. 
Концептом “życie” передавано вітальні пориви закоханого подруж-
жя. Марія бажає “w spojrzeniach” Вацлава “czuć się światłem i życia 
potrzebą” [s. 142, w. 301], живе сподіванням: “Jeszcze się dla mnie życia 
nie zamknęło wieko” [s.  142, w.  311]. При зустрічі з дружиною після 
вимушеної розлуки Вацлав “Ujął w spragnione ręce swój wǳięk cały w 
życiu!” [s. 146, w. 446], у її “sercu, przez mokre zrzenice / Życia – czucia 
– Aniołów – czytał tajemnice!” [s. 148, w. 507–508]. Водночас властивий 
поняттю «життя» іманентний вітальний сенс стикається у концептос-
фері поеми із семантикою страждання: “tarń życia” [s. 149, w. 511], “Jest 
trosków – kolców – bólów – niemało w tym życiu” [s. 163, w. 927]. А ще 
– поєднується із семантикою збройної боротьби, битви, а це вже міс-
тить імпліцитно загрозу загибелі: “Walczył ponury Wacław <...> już o to, 
/ Żeby życia, co cięży, nie oddać z sromotą” [s. 167, w. 1039–1040]; “życia 
poświęcenie / Za kraj swój, za swych ziomków” [s.  169, w.  1115–1116]. 
Така загроза виявнюється й безпосередньо в концепті “Śmierć”: хоча 
рицарі (“rycerze” [s. 146, w. 429, 434]) Вацлава “Na smutek swego woǳa 
niewiele zważali. / Każdy myślał <...> o sobie; / A jednak każdy gotów z 
wzniesionym żelazem / Rzucić się w ciennik Śmierci” [s. 164, w. 955–956]. 
Цей концепт трапляється у поемі не раз: “ten uroczny połysk, co je oczy 



629Том ХLI

krasi, / Nie znikomy – bo z duszy – chyba go Śmierć zgasi” [s. 148, w. 492]; 
поховальна “służba Śmierci” [s. 177, w. 1321].

Інші важливі дихотомії: Доля / Недоля (“dola” [s.  141, w.  281] / 
“niedola” [s. 140, w. 255; s. 162, w. 900; s. 179, w. 1381]; Світло / Тьма, ви-
явна в поетичних образах протиставних частин доби “Dzień” / “Noc” 
(“Gdy Noc, zazdrośnym palcem ścierając Dnia ślady, / Ciemny płaszcz 
wlecze z tyłu, dla zbrodni i zdrady” [s. 159, w. 801–802]), притому “Walka 
Dnia z Nocą czytana symbolicznie jest obrazem walki życia ze śmiercią” 
[8, s. 25; докладніше про семантику й символіку слів та образів світла 
й темряви, а також значення кольорів у поемі див.: 8, s. 15–39]; До-
брочесність / Облуда (“w śliczny welon Cnoty stroi się Obłuda” [s. 179, 
w. 1383]); Щастя / Нещастя (“szczęście” / “nieszczęście”).

Як слушно зазначив Ярослав Лавський, Мальчевський створив 
“liryczną wizję życia jako wydarzenia, którego rdzeniem jest pragnienie 
szczęścia, a konsekwencją katastrofa tragiczna, przechytrzenie przez los, 
rozpacz, pustka, śmierć i tajemnica” [10, s. 109–110]. Часто вживаний у поемі 
концепт щастя має різні образні вияви та лексичні поєднання. Напри-
клад, сполучається з концептом сну: “Sen Szczęście osłania” [s. 134, w. 99]; 
не раз віддзеркалює душевний стан людини: “szczęścia rumieniec” [s. 136, 
w. 150]; про Марію: “Tylko się lampa szczęścia w jej oczach paliła, / I zgasła, i 
swym dymem całą twarz zaćmiła” [s. 139, w. 225–226]; про Вацлава і Марію 
під час їх зустрічі після довгої розлуки: “O! jakże szczęście ładnie, jak żywo 
oświéca / Młode szlachetne czoła a nadobne lica!” [s. 146, w. 437–438]. Для Ма-
рії взаємне кохання, душевне єднання з обранцем-чоловіком – то “więcej 
niż szczęście”, то “niebo” [s. 142, w. 302], “pałac szczęścia” [s. 142, w. 310]. По-
дібне відчуває закоханий у дружину Вацлав: “Tyś dla mnie zeszła Mario! 
<...> / Świetną drogę twe światło ku niebiosom kryśli; / O! szczęśliw – pyszny 
– wǳięczny <...>” [s. 148, w. 503–505]; “jechałem szczęśliwy” [s. 149, w. 530]. 
Спостерігаючи за натхненною донькою, “Czyta Miecznik” альтернатив-
ні можливості її долі: “Jej łono podniesione w lekkiej pływa fali, / Co ją do 
szczęścia niesie lub szturmem obali” [s. 145, w. 391–392]. Після того як Вац-
лав повернувся до неї, “Maria czuła się szczęśliwą! / Szczęściem niewiast – 
dla których słodkie w życiu chwile / Są jak pogodne niebo” [s. 147, w. 454–456]. 
Вацлав, однак, переживав суперечливі почуття: 



630 Київські полоністичні студії

Lecz gdy kir rycerz dostrzegł i posępną radość,
Co przy żałobnej szacie aż ćmi przez swą bladość,
<...>
I na tle czystym – plamy – co łzy wymaczały;
Szczęście się jego prędko owlokło jej chmurą: [s. 148, w. 493–497].

Прикметним є також лиховісне протиставлення непевного щастя 
і неминучого вмирання у зворушливих признаннях Марії Вацлаву:

Żyć dla ciebie i w tobie – umierać przed tobą – 
I w tej ostatniej chwili, choć w cierpień natłoku,
Gasnącym wzrokiem szczęście składać w twoim oku – 
A gdy nie wolno z tobą, żyć w twojej pamięci – 
To Marii cała miłość, wszystkie Marii chęci. 

[s. 150–151, w. 578–582]

Тож не дивно, що концептові щастя у поемі протистоїть концепт 
нещастя: “ Rozbłąkanej w swym żalu swego szczęścia zgubą” [s.  140, 
w.  240]; Марія – то “Sroga nieszczęść igraszka” [s.  141, w.  271]; “A gdy 
nieszczęścia na kogo spadną” [s. 157, w. 737], “Nieszczęścia w pamięć sobie 
znaczy” [s. 181, w. 1417].

Уже з вибірково наведених прикладів основних концептів видно, 
що вони повторюються у поемі в різних варіаціях, із більшою чи мен-
шою частотою. Так відбувається наскрізне насичення твору опорною 
семантикою, образними модифікаціями, які надають йому специфіч-
ної єдиної тональности. Така циркуляція подібних концептів, топо-
сів, екзистенціалів, семантичних опозицій, ландшафтних та інших 
образів в одному творі або з твору в твір становить характерну осо-
бливість поетики романтичної поезії (Шевченко, Куліш), трапляється 
такий колобіг і пізніше, наприклад, у неоромантичній ліриці Евгена 
Маланюка. Внаслідок варіативного повторення однорядних концеп-
тів, при читанні поеми Мальчевського виникає враження, наче йдеш 
дорогою, а тобі раз у раз трапляються світильники хоча й багатьох, 
але тих самих кольорів, які подають певні знаки, сигнали.



631Том ХLI

Трагічному розвиткові подій та нагнітанню його передують 
лихі передчуття персонажів, тривожні призвістки. Як віщий знак 
сприймається спізнення Воєводиного гінця до Мечника з підступ-
ним листом про примирення і виправою Вацлава на татар. Козак ви-
правдовується перед хутірським шляхтичем степовими туманами, 
але це спізнення в контексті дальших трагічних подій прочитується 
як позасвідоме небажання гінця передати письмове послання, яке 
призведе до родинної трагедії. Докладного змісту листа свого пана 
він, звичайно, не знав, але, як видно з зауваги наратора: “wierny kozak 
myśl pana zgaduje” [s. 132, w. 40], – міг здогадуватися про його суть (то 
більше, що вирушив у дорогу ще звечора, коли Воєвода влаштував у 
замку учту з нагоди примирення з сином), а тому інтуїтивно міг від-
чувати щось недобре.

Вацлав стурбований фізичним виглядом дружини, яку побачив 
після нестерпної розлуки: “Mario! czyś ty nie chora? bo masz taką postać, 
/ Jakbyś się do Aniołów myślała już dostać” [s. 149, w. 537–538].

Поет акцентує на парадоксальних поворотах долі. Здавалося б, 
небезпека чигала на чоловіка й батька Марії під час битви з татар-
ськими «ордами» (“ordy” [s.  165, w.  982]). Прощаючись із Вацлавом 
перед його вирушенням у похід, дружина проймається неясним по-
ганим передчуттям, побоюючись, однак, не за себе, залишену без на-
дійної сторожі, а за чоловіка: “może <...> tatarska ci strzała w serce się 
dostanie” [s. 150, w. 555–556]. Її тривожне передчуття викликане разю-
чим віщим знаком: 

Widzisz ten jasny promień? co z liści osnowy
Ciągnie swój drżący połysk między nasze głowy?
Ten promień żywy – zdobi – każdego weseli;
Czemuż gdyśmy złączeni – on jeszcze nas dzieli? 

[s. 150, w. 558–561]

Однак у поході та битві попри явні небезпеки тесть і зять залиши-
лися цілими й неушкодженими. А тимчасом у відносно безпечних, не 
воєнних, умовах, у тилу, трапилася неочікувана трагедія.



632 Київські полоністичні студії

Нагнітанню трагізму слугує й протиставлення сонця, світла, дня, 
з одного боку, й темряви, вечора, сутінків, ночі – з другого. У стані 
неясного, але бентежного передчуття з уст Марії навіть виривається 
закляття щодо неї самої: 

Ah! wśrzód uniesień bitwy i zwycięstwa wrzawy,
Przypomnĳ sobie drogi, że promień twej sławy
Tak czysty, taki świetny, jak słońca na niebie,
Jaskrawym swym wieczorem noc spuści na ciebie – 
Oh! niechaj pierwej Marią w ciemnościach zagrzebie! 

[s. 150, w. 565–568]

Тож невипадково далі, в уступі 3 пісні другої, за інтерпретаційним 
здогадом Кшиштофа Коротких, “Obraz zachodzącego słońca staje się 
substytutem nieobecnej w poemacie sceny śmierci Marii <...>” [8, s. 19]; 
“Słońce w Marii <...> Przyjmuje rolę tragicznie profetyczną, a umierając 
wraz z kończącym się dniem, zapowiada nadejście tragicznego panowania 
śmierci” [8, s. 20].

За слушним спостереженням цього ж літературознавця, у сим-
волічній, метафоричній та «профетичній» функціях (“w funkcji 
symbolicznej, metaforycznej, a także w funkcji, którą można ośmielić 
się nazwać «profetyczną» <...>”) використано в поемі танець масок: 
“Zapowiada on wydarzenia, które nastąpią jako spełnienie swego rodzaju 
wróżby, profecji wpisanych w ów taniec-znak”. “Złowróżbne Maski” 
“zapowiadają <...> zbliżającą się szybkimi krokami śmierć bohaterki” [8, 
s. 173], “zbrodnię, jakiej dokonają rozbawione «larwy» na Marii” [8, s. 174]. 
При цьому їхній танець сигналізує про смерть “znakami zrozumiałymi 
dopiero po ziszczeniu przepowiedni” [8, s. 174].

Удавано веселий, потішний танець масок, як і показова, нещира 
учта, що її влаштував у замку хитрий Воєвода з нагоди начебто при-
мирення з сином та невісткою, а насправді, щоб приспати пильність 
його й Мечника та відвернути від себе підозри в задуманому душо-
губстві Марії, контрастують зі смертельними наслідками для неї, її 
батька та самого Воєводи.



633Том ХLI

Ще більше, ніж позірний карнавальний танець, символіко-мета-
форичну профетичну функцію виконують пісні масок. Варто під-
креслити: у поемі є передчуття (Вацлава, Марії та її батька) і віщі 
знаки, але немає артикульованих пророцтв – за виїмком інакомов-
них алюзійних віщувань у псевдокарнавальній пісні масок. Про-
мовистим є те, що в їхню зловісно-іронічну пісню вкладено дихото-
мію “życie” / “Śmierć”: 

Bo na tym świecie, Śmierć wszystko zmiecie,
Robak się lęgnie i w bujnym kwiecie.
Albo gdy nieba cud nad chorobą,
Gołąb’ – od przeklęstw odleci
I właǳę życia zabierze z sobą, [s. 157, w. 744–748]

Загалом удавано карнавальна “piosneczka niedobranego chóru” 
[s.  157, w.  732] масок містить ознаки карнавалізації (за Михаїлом 
Бахтіним) протилежних понять життя і смерти, добра і зла, надії й 
нещастя, сміху, веселощів і смутку, спокою і стривожености, приязні 
і злости, зичливости й заздрости, гостинности й підступности. Удяг-
нені в різнобарвні строї, з масками на обличчях, ці несподівані веселі 
прибульці до Мечникового двору перебрані на «жидів», циганок, во-
рожок, чортів, старого пілігрима, краків’янок (жінок у регіональних 
краківських етностроях). Запусти, останні дні карнавалу, звичайно 
починаються за римо-католицьким календарем другої половини лю-
того – на початку березня. Однак дія в поемі відбувається влітку, коли 
квітнуть луки [s. 132, 43], буяє зелень, ростуть високі трави, бур’яни 
[s. 161, w. 864–865, s. 162, w. 880], пахне чебрець [s. 170, w. 1121–1122]. 
Маски співають начебто запустову, властиво, зимову, пісню (“Lecim 
saniami” [s. 156, w. 709]), та й загалом удаються до псевдокарнавальної 
забави улітку: “teraz nie zapusty” [s. 156, w. 713], – зауважує їм Мечни-
ків слуга. Таке вклинення в сюжет удаваного розважально-ігрового 
дійства з піснями й танцем (“zdradnej zabawy”, за характеристичним 
висловом пахолка [s. 177, w. 1314, 1332]), та ще й у невідповідну пору 
року, зі зміщенням щодо обрядового календаря, підкреслює диво-



634 Київські полоністичні студії

вижність і парадоксальність зображених у поемі трагічних поворотів 
людських доль. Псевдокарнавальні пісні масок є своєрідною худож-
ньою умовністю – вони містять іронічні та алегоричні натяки на пе-
рипетії фабули, завуальовано провіщають трагедію дому “gospodarza” 
– Мечника та його доньки, а також її чоловіка Вацлава й підступ 
його батька: “gdy się troski do duszy wkradną”, “gdy nieszczęścia na kogo 
spadną; / I postać wzniosłą, szlachetną, ładną, / Smutek nachyli ku ziemi” 
[s. 157, w. 735, 737–739]; “Gołąb’ <...> właǳę życia zabierze z sobą, / A 
wyschłe lica nadmie żałobą, [s. 157, w. 747–749]; “gdy kto chętny w drugich 
obronie, / I sam się w przepaść zagrzebie?” [s. 157–158, w. 758]; 

A gdy kto, dążąc z dalekiej drogi,
W mieszkanie Przyjaźni zajǳie?
I już w uściskach topić ma trwogi?
Lecz ciche, puste przebiegłszy progi,
Twarzy kochanej nie znajǳie;
Więc drząc, czy się co złego nie dowie,
Spuszczone czoło zasmuci… [s. 158, w. 768–774]

Цинічним контрастом до злочину затаєних прихідців (замордували 
Марію і втопили тіло у ставу) звучить у пісні богобоязливе застережен-
ня: “Choć złe i dobre w grubej zasłonie, / Sąd ostateczny jest w niebie” [s. 158, 
w. 760–761]. Схоже, цю сентенцію маски відносять не до самих себе (ви-
конавців злочину), а до його замовника – Воєводи, а також до Мечника і 
Вацлава, охочих в обороні інших (селян від набігу татар), а не своєї Ма-
рії, яку необачно залишили саму. Кожна з чотирьох профетичних строф 
(куплетів) пісні масок в основній частині віщує нещастя (“nieszczęście”), 
скорботу, жало́бу (“żałobę”) [s. 157, w. 749], смерть (“zgon” [s. 157, w. 751]), 
а в двох завершальних контрастних рядках злорадно і глузливо начеб 
обнадіює поверненням спокою, веселости, Ангела й господаря: “Wróci 
spokojność” [s. 157, w. 743], “Wróci wesołość” [s. 158, w. 765], “Wróci twój 
Anioł” [s. 157, w. 754], “Wróci gospodarz” [s. 158, w. 776].

Хоча псевдокарнавальні маски (тобто особи) беруть участь лише 
в одній сцені (уступ ІІ пісні ІІ), а про їхній злочин пахолок оповідає 



635Том ХLI

досить стисло (в уступі XVII тієї ж пісні), вони вносять у поему істот-
ний складник псевдокарнавалізації.

Хто ж були насправді ці на позір карнавальні маски?1 У вуста 
їм автор уклав запустові пісні, за змістом і формою стилізовані не 
під народні, а під літературні, книжні: невідомі починають співа-
ти про венецькі запусти (“weneckie zapusty” [s.  155, w.  681]), старо-
го Дожа й молодого Арлекіна – отже, під масками криються освіче-
ні особи. Як зауважила Марта Бялобжеська, “Maria nie powstałaby, 

1	 Як відомо, життєвий прототип Марії – Ґертруду з небагатого шляхетського 
роду Коморовських на Волині (с.  Сушно, Suszno, тепер Володавського повіту 
Люблінського воєводства), першу дружину Станіслава Щенсного Потоцького, – 
замордували і втопили в ополонці на річці 13 лютого 1771 р. замасковані надвірні 
козаки й урядники його батька, київського та волинського воєводи, магната 
Францішека Салезія Потоцького, що видавали себе за російських офіцерів та солдат, 
які переслідували барських конфедератів. Воєвода, який мешкав у своїй палацовій 
резиденції у Кристинополі (тепер м.  Шептицький), був проти синового шлюбу, 
вчиненого таємно в греко-католицькій церкві у Нестаничах (тепер Шептицького 
району Львівської обл.), тому доручив викрасти невістку й завезти в монастир, але 
виконавці через необережність (підозрювано, що навмисно) її задушили. Гадають, 
що Мальчевський переніс дію з Волині у край над річкою Богом XVII ст. Щоправда, 
бракує остаточних доводів, чи він знав цю історію і на її подіях створив поему 
[11, s.  110, 123; також див.: 7, s.  126–127]. Однак разючі подібності між дійсними 
й зображеними подіями схиляють до думки, що сюжет “Marii” автор творчо 
розбудував таки на історії кохання, таємного шлюбу й загибелі Ґертруди Потоцької 
з Коморовських, хоча вдався до власної інтерпретації образів-персонажів і далеко 
відійшов од їх прототипів. На основі документально-біографічної книжки Юзефа 
Іґнація Крашевського “Starościna Bełzka (Gertruda z hr. Komorowskich hr. Potocka). 
Opowiadanie historyczne: 1770–1774” (Warszawa, 1858. T.  I, II) Юзеф Уєйський 
дійшов висновку: “Zdraǳiecki list Wojewody, zapustne przebranie zbirów, utopienie 
nieszczęsnej ofiary – a nawet szczegóły takie jak uczta, podczas której ojciec Szczęsnego 
źle ukrywa wewnętrzną burzę, jak Kozak, który się spóźnił, jak wreszcie mały człowiek, 
który miał jakieś tajemnicze wieści dla męża zamordowanej, – wszystko to można 
znaleźć w tych materiałach, które zebrał w dwutomową książkę o Starościnie bełzkiej 
J.  I. Kraszewski. Oczywiście Malczewski powiązał te różne dane podań i relacyj, jak mu 
było dogodniej, osobom dał pełniejsze życie, i występom ich sens zgodny z własnymi 
artystycznymi celami, ale surogatu do utworzenia powieści o Wacławie i Marii dostarczyły 
niewątpliwie opowiadania o Szczęsnym i Gertruǳie” [14 , s. 49]. Зіставлення реальних 
подій із залежними від них сюжетними дає змогу збагнути як ґенезу окремих 
елементів образотворення і сюжетотворення поеми, так і авторську оригінальність. 
Однак зміст “Marii” автономний щодо подій, покладених у її фабульну основу, 
тому некоректно було б його за ними домислювати. Тож стосовно того, ким були 
персонажі, заховані під буцімто карнавальними масками й не розкриті автором, 
доводиться робити здогади, спираючись на окремі штрихи в їх зображенні.



636 Київські полоністичні студії

gdyby Malczewski nie podróżował po Italii i nie obserwował weneckiego 
karnawału” [7, s. 133]. Далі маски співають про “polskie zapusty” [s. 156, 
w. 712], з якими пов’язують себе. Отже, вони ідентифікують себе як 
поляки, римо-католики. Можна здогадуватися (йдучи за твором), що 
це довірені люди Воєводи з дрібної шляхти, яка служила при замку, 
та надвірних козаків – “licznego dworzan i służby orszaku, / <...> rycerzy 
domowego znaku” [s. 133, w. 61–62], яким він після свого довгого уса-
мітнення влаштував учту. Комусь із них він доручив убивство не-
вгодної невістки, про яке маски віщують, перед своїм виконанням 
його, у приспіві зі смертоносним висловом “Śmierć wszystko zmiecie” 
[s. 157–158, w. 733, 744, 755, 766, 777] (як Марія загинула, у поемі не 
розкрито; пахолок лише каже, що “te obrzydłe maski, w swej zdradnej 
zabawie, / Śliczne łono tej Pani zatopiły w stawie” [s.  177, 1314–1315]). 
Впадає в око, що на самому початку поеми згадується мимохідь 
“wesoła szlachta” [s. 132, w. 23]. Певно, старий слуга Мечника сприйняв 
непроханих приїжджан за рівних господареві у соціальному стані, бо 
прирівняв їх до його звиклих запустових гостей (“nieraz kuligi / Po 
całych tu miesiącach skakały jak frygi” [s. 158, 782]) і впустив до двору на 
ночівлю в перинах та пригощав винами. У карнавальних маскових за-
бавах брали участь чоловіки й жінки, тож, правдоподібно, під фемін-
ними масками прибульців, які “w parach się prowaǳą” [s. 159, w. 785], 
крилися перебрані жінки, і то навмисно для того, щоб не викликати 
в хутірських двораків недовіри й настороги. Водночас спільна участь 
чоловіків і жінок у жахливому мордерстві підсилює мотиви облуди й 
ворожости серед людей до закоханих. Загалом таємничі маски є вті-
ленням прихованого метафізичного зла в людському світі.

Поет малює психологічний портрет “młodzieńca” [s.  136, w.  149], 
“młodego Wacława” [s. 152, w. 614; s. 171, w. 1163; s. 172, w. 1214] в різних 
станах його душі, коли з почуттям кохання переплітаються хвилюван-
ня, переживання, тривога, сподівання, недобрі передчуття. При цьому 
автор майстерно використовує психологічні повороти, деталі, ходи. Зна-
чну частину характерного арсеналу концептосфери та семантики поеми 
містить змалювання внутрішнього стану Вацлава перед початком битви 
з татарськими загонами, які грабували село (уступ VI пісні ІІ): 



637Том ХLI

I Wacław, pan wszechwładny wśrzód stepów przestrzeni
Sam buja w swojej woli – czegóż tak się mieni?
I Wacław ǳiki, mężny, wśrzód ǳikiej natury
Wieǳie hufce do chwały – czegóż tak ponury?
Śpiewa mu głośno wicher, a Wacław w nim nieraz
Lubił kąpać swe oczy – czemu spuszcza teraz?
Smutny on, zamyślony, choć pełen ochoty, 
Nie spojrzał nawet jeszcze w swoje wierne roty,
A dlaczego? sam nie wie – tylko że mu Sława,
Łzami Marii spłakana, przed oczami stawa;
Tylko że jego serce w takim nagle drzeniu, 
Jak by kto kir przeciągnął w śpiącego ocknieniu
I w strachu go zostawił – w trosce – i zǳiwieniu. [s. 162, w. 884–896]

Найістотніше в цьому зображенні бентежного внутрішнього сві-
ту героя є те, що “graf Wacław, odważny i ǳiki” [s. 165, w. 991] бореться 
з неясними лихими передчуттями, хоча всупереч їм як військовий 
“młody wóǳ” [s. 166, w. 1029], рицар (“rycerz” [s. 147, w. 472; [s. 148, 
w. 493]) тримається мужньо й відчайдушно: 

Szybkiej konia w wyskoku przychylił się woli
Jak by ulecieć pragnął od swojej niedoli;
<...>
To jakiekolwiek myśli, wspomnienia, czy trwogi,
Żal, słabość, czy wiǳiadła – zbĳały go z drogi;
To jakiekolwiek losy zwalczą jego czynność:
Już teraz miłośnicą – rycerska Powinność!
Czy Duch złego, co luǳiom naǳiei zazdrości, 
Odchylił mu przez chwilę zasłonę przyszłości?
Czy struny natężone tkliwych właǳ wysnuciem,
Tknięte ręką Nieszczęścia, zabrzmiały przeczuciem?
Może on w boju legnie? – co bądź mu przypadnie,
Jego umysł, ni szabla, nie ulęże snadnie; 

<...>



638 Київські полоністичні студії

Rozdarłszy tło przyszłości, co mu na przeszkoǳie,
Tym chciwiej, tym gwałtowniej na sztych się wyǳiera.
Groźnym pewności wzrokiem w swój oręż poziera.
A jednak, głos straszliwy (choć spojrzenie dumne)
Brzmi w całym jego ciele – “zdobęǳiesz ty trumnę”. 

[s. 162–163, w. 899–900, 905–914, 922–926]

Це віщування внутрішнього “głosu straszliwego” Вацлав сприймає в 
сенсі психологічної містики. У його почуттях і розмислах виявнюється 
доленосне бажання – самому перебрати на себе провіщену трагічну долю, 
щоб та не спіткала кохану дружину. Люблячий чоловік воліє, щоб його 
передчуття смерти здійснилося на ньому, – хоче загинути в бою, містич-
но передчуваючи, що в такий спосіб віддав би своє життя взамін життя 
любимої Марії. Пожертвував би – невідь-кому – собою в обмін на вряту-
вання найдорожчої людини. Але такий обмін долевизначальна сила (яка 
– не пояснено) не приймає. Вацлав навіть проймається “smutkiem” “z tej 
ǳiwnej korzyści”, що татари відступають, бо це означає, що він не загине, 
а отже – “Że już jego przeczucie na nim się nie ziści1”. [s. 167, w. 1049–1052]

Зображуючи битву об’єднаного війська польської шляхти 
(“szlachecka młoǳież”, “Pancerni i usarzy”), жовнірів (“w szeregach 
wiara”), надвірних козаків (“kozaki”) [s.  152, w.  619–621] і міщан 
(“miejscy”) [s. 160, w. 827] з “tatarskimi szwadronami” [s. 166, w. 1001], 
поет ословлює також інші передчуття Вацлава, явні й неявні (тобто 
такі, що їх можна вважати за передчуття, лише знаючи про трагічну 
загибель Марії, а отже, дочитавши поему до кінця): 

Walczył ponury Wacław; i walczył już o to,
Żeby życia, co cięży, nie oddać z sromotą,
Śmierć miotał śmierci pragnąc – oh! bo w serca głębi 
Pisk taki jak gołębia pod ǳiobem jastrzębi, 

[s. 167, w. 1039–1042]
1	 Пояснення коментаторів: “«Przeczucie to mówiło: “Zdobęǳiesz ty trumnę», ale nie 

mówiło czyją. Wacław szuka tedy śmierci, chcąc, żeby to przeczucie sprawǳiło się 
na nim, a nie na Marii. Gdy ta śmierć zdawała się wyraźnie przed nim uciekać <...>. 
[przypis redakcyjny]” [12, s. 32].



639Том ХLI

За здогадом дослідників, ниття серця від такого голубиного пис-
ку, як під дзьобом яструба, виражає Вацлавове телепатичне відчуття 
хвилини вбивства Марії1.

Після переможної битви з татарами відчуття щастя затьмарюєть-
ся неясною, непевною тривогою, гнітючим передчуттям нещастя, що 
їх спостерігає Мечник у зовнішніх виявах психологічного стану Вац-
лава. Тесть “ponuremu zięciu te słowa powieǳiał”: 

ǲiś jakby wszystko wite na szczęśliwej nici:
Nasz Wacław powrócony – Tatarzy pobici –
Spokojna Ukraina, bogdaj na czas długi –
Fortuny to szczodroty nad moje zasługi.
Lecz kiedy dusza, zda się, ǳierży, czego żąda,
Coś Wasze na zwycięzcę smutnie mi wygląda? 

[s. 170, w. 1144–1149]

Ба більше, дорогою степом до Мечникового хутора, де залишив 
кохану дружину, Вацлава охоплює мимовільне бажання смерти:

I tak to leciał Wacław – błogi, gdyby nagle
Piorun rozdarł w tej chwili jego życia żagle,
Boby nim wicher świata miotać nie był w sile,
Chybaby szumiał wściekły po zimnej mogile. 

[s. 171–172, w. 1182–1185]

Тут “wicher świata” вжито в подвійному значенні – прямому, як 
степовий вихор, що метає вершником та конем, гуляє по степових мо-
гилах, і метафоричному – як вихор на життєвій дорозі, очевидно, сус-
пільний, людський, протиборствувати якому Вацлав не почувається 
в змозі (як і Марія в нараторовій характеристиці, наведеній вище).

Не зазнавши з молодою дружиною тривалих подружніх утіх, Вац-
лав відчуває суперечність між воєнною звитягою, бойовою славою, з 
1	 “Zdaje się, że Wacław odczuwa telepatycznie chwilę mordowania Marii (Pisk gołębia 

pod ǳiobem jastrzębi). [przypis redakcyjny]” [12, s. 32].



640 Київські полоністичні студії

одного боку, і коханням, особистим щастям – з другого, при тому він 
схильний віддати перевагу сімейним вартощам, бо подумки нарікає, 
що для походу проти татар змушений був покинути дружину, омрія-
ний подружній рай, до якого щойно було повернувся: 

“<...> ledwo wrócił,
Ujrzał swój raj stracony i zaraz porzucił!
Dlaczego? dla czczej sławy, której blask nie waży
Jednego uśmiechnienia ukochanej twarzy.
Gdybyż przynajmniej w los swój wierzyć miał powody;
Lecz ledwo burza przeszła, już pewny pogody,
<...>
Płochy, wydarł się szczęściu, co mógł oǳieǳiczyć”.

[s. 172, w. 1193–1198, 1200]

Вацлав не вірить у своє щастя, і цей настрій зневіри в долю про-
низує всю поему.

Під час битви, задовго до жаданої зустрічі з Марією, Вацлав по-
нурий – і саме тоді, як видно з твору, з нею й трапилося нещастя. 
Після військової звитяги його не покидає понурість, і навіть коли 
він уже мчить до дружини, йому здається, що краще не доїхати, 
загинути. Та під’їжджаючи ближче до Мечникового хутора, він в 
очікуванні незабарної зустрічі відчуває душевне піднесення, на-
віть почувається щасливим, хоча водночас тривожним – пережи-
ває амбівалентні почуття: “<...> leciał Wacław – szczęśliw, trwożny 
razem, / Śliczny, straszny <...>” [s. 172, w. 1207–1208]. Перед самими 
дверима дому його охоплює наївне, оманливе відчуття негайного 
небувалого щастя: “Ah! ileż wǳięków, pieszczot jemu się obuǳi! / 
Chwila jeszcze, a bęǳie szczęśliwszym od luǳi, / Od Aniołów <...>” 
[s. 173, w. 1219–1221].

Однак, як контрастує наратор-поет вдалим образним штрихом, 
душевне піднесення Вацлава тривало недовго – його затьмарив мі-
сяць-повень (“księżyc w pełni” [s. 173, w. 1237]). Мимохідь глянувши 
на нього, герой помітив, як йому здалося, зловісну насмішку над його 



641Том ХLI

щирим сподіванням: “wiǳieć mu się marzy / Jakby szyderski uśmiech w 
tej pyzatej twarzy” [s. 173, w. 1241–1242]. Антропоморфізований зло-
радний “księżyc w pełni” виступає наче предметним замінником аб-
страктного образу неприхильної долі, її безжальної іронії.

Повернувшись за місячної ночі й очікуючи з трепетним хвилюван-
ням зустрічі з коханою, Вацлав перебуває “W odmęcie sprzecznych uczuć, 
gǳie trwogi i żale, / Miłość, wspomnienia, szczęście, wszystko w zawieszeniu” 
[s. 173, w. 1244–1245]. Проте його спіткало страшне розчарування, непо-
правний удар долі – у спальні він побачив Марію мертвою: 

To młoda śliczna Maria – rycerz przed nią stoi –
Przyniósł jej ziemskie szczęście – i czegóż się boi?
<…>
“O! moja droga Mario! ty zimna i niema –
A dla nas już jest szczęście” – echo mówi: “nie ma” – 

[s. 174, 175, w. 1275–1276, 1283–1284]

У цій сцені знову, як і в попередній (перед дверима дому), 
з’являється місяць – цим разом він освітлює мертве тіло:

<...> promień księżyca,
Co tę posępną postać migając oświéca,
Tak ǳiką tkliwość rzucał w przymrużone oczy, 

[s. 174, w. 1271–1273]

Ця реальна сцена з Марією, Вацлавом і зловорожим місяцем 
контрастує з тією, що її дружина мрійливо снувала під час прощання 
з чоловіком, перед його виправою на татар: 

Skoro mi szczęśliw wrócisz, mą harfę nastroję, 
I przy blasku księżyca usiadłszy oboje,
W tkliwej, smutnej, jak lubisz, unosząc się nucie,
Te, co nicht nie wyraził – przywłaszczym uczucie. 

[s. 151, w. 583–586]



642 Київські полоністичні студії

Однак уже тоді у прощальному марші мідних труб, які надихали 
на військову доблесть і славу (“Woła do chwały trąba” [s. 151, w. 601]), 
Марії вчувається жахлива тональність жалоби: 

Ah! – z jak okropną trąby zagrały żałobą!
Oh! nie rzucaj mnie znowu! Oh! zabierz mnie z sobą! 

[s. 151, w. 587–588]

Щодо цього трагічного повороту в долі героїв Галіна Круковська 
зауважила: 

“Poeta wznosi swoich bohaterów na najwyższe wyzyny miłosnego 
zachwytu i szczęścia, by jednocześnie pokazać, jak tym łatwiej tajemnicze 
siły Nocy rzucają ich w otchłań śmierci i ohydy istnienia. <...> Malczewski 
wiąże równocześnie dwa tematy Marii: temat miłości i temat nieuchronności 
losu <...>” [9, s. 41].

Трагізм твору посилюється зображенням батькового підступу 
проти невістки й сина. Мало того, Вацлава охоплює жадоба кривавої 
помсти рідному батькові: 

Aż w nim powstała wreszcie ta Ponurość ǳika,
Co patrzy w jeden przedmiot – w trumnę przeciwnika,
Kruszy najświętsze węzły w ogniu swego piekła,
Gdy i w najbliższym sercu trucizny dociekła!
Aż w nim powstała wreszcie ta Chciwość szalona
<...>
Co <...> w własnym swoim gnieźǳie – zbrodnią karze zbrodnię!
Lecz jeśli takie były najwyższe w nim męki,
Zgon najdroższego szczęścia z błogosławieństw ręki –
O! jak bezecnej Zemście, co nim słusznie miota,
Towarzyszy okropnie Rozpacz i Zgryzota!
A wszystkie razem bole, w osłupiałym oku
Łączy myśl przeraźliwa – Niezmienność Wyroku!

[s. 177–178, w. 1336–1340, 1342–1349]



643Том ХLI

Що мають на думці поет і його герой під поняттям “Niezmienność 
Wyroku”? Це неодмінність вироку долі, метафізичне приречення Ма-
рії та Вацлаву чи непохитне рішення самого Вацлава, його незмірно 
ураженого серця, яке жадає нещадної відплати? У другому випадку 
вирок має суто земне, людське походження. Найпевніш, ідеться про 
тверду рішучість Вацлава вчинити самосуд, хоча двозначність ви-
слову зберігається, бо в контексті концептосфери долі його можна 
сприймати як такий, що містить імпліцитний натяк на метафізичні 
вироки людям.

Порівнюючи в екзистенційному вимірі Вацлава з Лаокооном, тро-
янським жерцем бога Аполлона, поет твердить, що родинні страж-
дання його героя жахливіші за страждання персонажа грецької 
міфології: 

Mniej straszna w swym nieszczęściu, od wężów jeǳona.
Wzór najsroższych męczarni – postać Laokona. 

[s. 178, w. 1350–1351]

Як це характерно для романтичних творів, Мальчевський зобра-
жує абсолютизовану еротичну любов. Для екзальтованої Марії коха-
ний Вацлав – найвище благо в житті:

«Czy Maria ciebie kocha? Mój drogi, mój miły,
Więcej niż kochać wolno i niż mogą siły;
<...>
Tak mi letko, tak słodko, tak mi nic nie trzeba,
Jakbym w twoim objęciu leciała do nieba.
<...>
Czym dla Marii świat cały bez twego spojrzenia?
Czym dla Marii świat przyszły – bez twego spomnienia?

[s. 149–150, w. 541–542, 547–548, 550–551]

Навзаєм для Вацлава Марія – понад усі громадянські чесноти, 
тобто повагу, заслуги і становище у суспільстві: 



644 Київські полоністичні студії

I tak Wacław od razu wszystko w świecie traci:
Szczęście, cnotę, szacunek dla luǳi, swych braci;
I już nigdy swej lubej ze snu nie obuǳi,
Co mu miała zastąpić wszystkie cnoty luǳi, 

[s. 178, w. 1352–1355]

За горе, що спіткало його з дружиною, Вацлав винуватить не міс-
тичні метафізичні сили, а самого себе: 

“Ah! czemu ufał luǳiom, czemu ją porzucił!”
<...> w jej zbrzękłej twarzy wiǳieć mu się zdało, 
<...>
Pierwszy – ostatni wyrzut – i to z tym wyrazem,
Że ich szczęście i siebie – zagubił z nią razem; 

[s. 178, w. 1365–1366, 1368–1369]

І розчаровується поет разом із Вацлавом також не в Небесних си-
лах, а в земних, у людях, але все-таки на противагу лицемірному сус-
пільству, нещирим ближнім вивищує як найбільшу і єдину цінність у 
житті вірне взаємне кохання: 

Ah! pytaj raczej – na co dobroć się tu przyda?
Gǳie co czułe, szlachetne, tylko chwilę świeci
Gǳie chlubna miłość bliźnich, w udanej tkliwości,
Cieszy się ich niedolą, lub szczęścia zazdrości –
Gǳie rola wzniosłych chęci zawsze się nie uda,
Bo w śliczny welon Cnoty stroi się Obłuda –
Gǳie tylko jedna słodycz: – w Wzajemnym zachwycie
Serc wiernych, niezgadnionych, zanurzyć swe życie.

[s. 179, w. 1377–1385]

Романтичне нагнітання в поемі моторошности, розпачу, жаху, 
розчарування, лиховісного передчуття долі, що наводить на думку 
про її напередвизначеність, дає підстави говорити про байронічний 



645Том ХLI

екзистенційний бунт персонажа й наратора-поета, але не метафізич-
ний (як у поезії Байрона), а земний. Це бунт проти суспільства, його 
облудної моралі, навіть свого підступного середовища, рідного бать-
ка, але не бунт проти Світобудови. На байронівський метафізичний 
бунт Мальчевський, шанувальник англійського поета, не спромігся.

Наратор зосередився на психології персонажів, їхніх переживан-
нях і сприйняттях фатальних поворотів долі, які стаються з невідо-
мих причин. Лише мимохідь у цій психологічній поемі порушується 
питання про те, яка метафізична сила впливає на людську долю. 
В епізоді, коли Вацлав мчить помститися виконавцям злочину й за-
мовникові – своєму батькові (Воєводі), поет невизначено мовить про 
цю недовідому силу:

Skoczył na koń – a za nim usiadło pacholę.
Lecz któż był ten człek mały z okiem zapłakanem?
Czy Duchem jego losu? Aniołem? Szatanem?
Czy szczerze drażni męki lub smutek z nim ǳieli?
Nie wiem – objął rycerza, i w czwał polecieli. 

[s. 181, w. 1421–1424]

На запитання, ким був пахолок, Галіна Круковська пропонує 
однозначну “odpowiedż: Duchem jego losu, ale losu «nocnego», złego, 
kosmicznego, a nie tylko indywidualnego” [7, s. 50]. За припущенням 
дослідниці, “Motyw księżyca w pełni, motyw ciszy oraz trzykrotna, 
«magiczna» odpowiedź echa, a więc taka, jaką daje los, pozwala 
przypuszczać, że Pacholę jest personifikacją losu kosmicznego” [9, s. 48]. 
Думка щодо вираженої у творі міфологеми «космічної долі» вида-
ється небезпідставною, але гіпотетичною. Поет залишає відкритим 
питання, чи і якою мірою долю Марії, її батька Мечника та чоловіка 
Вацлава зумовлено метафізичними чинниками (і якими), хоча й до-
пускає таку можливість. Та все ж докладно він обговорює чинники 
людські (негативні якості характеру та вчинки) і лише мимохідь до-
пускає втручання в людське життя метафізичних сил, гіпотетично 
маркуючи їх по-різному: “Stwórca”, “Pan Bóg” [s.  150, w.  553, 556], 



646 Київські полоністичні студії

“niebo” [s. 165, w. 988], “Fortuna” [s. 170, w. 1147], “Duch losu”, “Anioł”, 
“Szatan” [s.  181, w.  1423], “Duch złego, co luǳiom naǳiei zazdrości” 
[s.  163, w.  909]. Наприклад, у поемі прострумовує натяк на те, що 
Бог міг покарати Марію та Вацлава за абсолютизоване еротичне ко-
хання. Цього побоюється Марія: “To może Pan Bóg skarze tak żywe 
kochanie” [s.  150, w.  556]. Загальна поняття “niebo” для означення 
суб’єкта (вершителя) долі автор укладає в роздуми Вацлава безпо-
середньо перед нападом на татарську орду. Ці роздуми, подані не-
власне прямою мовою, виявляють фаталізм героя і заразом його 
тверду волю, рішучу налаштованість до битви:

któż zdoła minąć,
Co mu niebo przeznaczy – zwyciężyć czy zginąć?
“Czyja wola, to za mną” – rzekł, i spiął rumaka, 

[s. 165, w. 987–989]

В іншому місці поет послуговується стислою алюзією до христи-
янського Бога, який карає і милує: 

Oh! może się przenosząc w odleglejsze wieki,
<...>
Nad brzegami Jordanu, pod palmy drzewiną,
Usiadłby zamyślony z Hebrajską roǳiną,
I w spólnictwie niedoli, czując trwogę świętą,
Poznał – tęż samą rękę, wieczną, niepojętą,
Co swe łaski i kary zsyła lub odwleka; 

[s. 140, w. 251, 253–257]

Ярослав Лавський зінтерпретував цю алюзійну сентенцію так: 
“Albowiem światem Malczewskiego nie włada demiurg dręczący człowieka, 
lecz wieczny, niepojęty, tajemniczy, ale karzący i czasem także łaskawy 
Bóg” [11, s. 112]. Інакше потрактувала цей самий уступ XI пісні І Га-
ліна Круковська, зауваживши щодо того, яка сила визначає людську 
долю, впливає на неї, змінює її: 



647Том ХLI

“W utworze Malczewskiego tu i ówdzie występują sygnały, że Noc padła 
na ten świat z przeznaczeń Boskich. <...> Maria, kochając tak ekstatycznie 
Wacława, jako «istota dla nieba» – odczuwa lęk. Obdarowana łaską jest 
nazbyt blizko Boga, by nie czuć trwogi: 

«To może Pan Bóg skarze tak żywe kochanie,» <...>
Podejrzewanie Boga o to, że w każdej chwili może zesłać karę lub ją 

tylko odwlec, rzuca cień na życie i miłość bohaterów <...>. Bóg wszakże 
nie jeden jedyny raz karze człowieka, ale ukarał go już tajemniczym 
wyrokiem – wygnaniem na ziemię na zawsze. Maria i Wacław kochają więc 
wbrew przeznaczeniu, co zdradza cała kompozycja utworu, gdzie w jego 
początkowych fragmentach pojawiają się antycypacje tego, co nieuchronne, 
a więc zwycięstwa Nocy <...>” [9, s. 43].

У поемі не пояснено, чому “Maria i Wacław kochają <...> wbrew 
przeznaczeniu”, чому їм не судила Найвища Сила жити в подружньому 
щасті, хоча вони взаємно кохають одне одного. Не сказано, чи це не-
щасливе приречення випало їм з волі метафізичної сили за якісь їхні 
особисті переступи, їхні чи предків гріхи. З невідомих причин кара-
ються три чисті, шляхетні душі. Марія в розлуці з чоловіком не забу-
ває про Бога й повсякчас молиться: “Nieraz, w zmysłów zamknięciu, nad 
tą dużą Księgą, / Zniżona całym czuciem przed Stwórcy potęgą”; вона роз-
раджується “modlitwy pociechą” [s. 150, w. 552–554]. При цьому Марія 
відчуває глибокий метафізичний зв’язок із Трансцендентом у його 
християнському розумінні: “<...> młoda niewiasta nad Księgą Żywota 
[Святим Письмом. – Є. Н.], / Jak trwożna gołębica, <...> / Wzbĳała ducha 
wiary; i skrzydły drżącemi / Szukała swego gniazda daleko od ziemi. / <...> 
/ I drży nić, którą serce do nieba związane” [s. 139–140, w. 227–230, 233]. 
Коли розглядати цей уривок у контексті цілої поеми, неважко помі-
тити, що тут криється подвійність: зображуючи щиру християнську 
релігійність богопокірної Марії, поет натяками навіює в читачів від-
чуття, що вона мовби запрограмована на незабарне повернення до 
Бога: у молитвах чиста душа молодиці поривається з землі до Неба, 
до якого її серце прив’язане духовною ниткою і де вона шукає сво-
го вічного «гнізда»; вона тужить за Божим трансцендентом, звідки 
з’явилася тимчасово на світ:



648 Київські полоністичні студії

I wznosząc w górę oczy – doznała – jak lubo,
Gdy już z ziemskich i chęci, i strachu ochłódła,
Tęsknić szlachetnej duszy do swojego źrzódła! 

[s. 140, s. 239, 242].

Пісня І завершується зображенням Марії, яка застигла в молитві, 
у надії на Творця, проте це відбувається на тлі захмареного неба (та-
кий пейзаж виявнюється, своєю суттю, як еквівалент образу порож-
ніх – без Бога – небес, такого частого в романтиків, як ось Пушкіна, 
Словацького й Шевченка [див.: 4, с. 507, 508, 512–514]). У такий спосіб 
наратор сугестіює оманливість Маріїних сподівань і нагнітає в чита-
чів відчуття трагічного кінця, проминання щастя:

I pusto – smutno – tęskno – jak u Marii w myśli.
Wzniosła swą lekką postać do góry, do góry,
Nic nie widać – tylko wiatr szare goni chmury.
Zniżają się kolana, prośba ręce składa,
Z oczów w niebo utkwionych kroplami żal spada;
I cicho – jak modlitwa w łono Boga płynie
I pusto – smutno – tęskno – jak gdy szczęście minie. 

[s. 152, w. 634–640]

Після переможної битви батько Марії благословляє зятя на щас-
ливе повернення додому, до дружини: “Bądź zdrów! niech ci Bóg zawsze 
jak ja błogosławi!” [s. 171, w. 1157], – а сам, як звикле, молиться з по-
божною вдячністю: “A stary Miecznik wziął się do zwykłych pacierzy –” 
[s. 171, w. 1162]. Проте молитви Марії та її батька не в змозі проти-
діяти злу. Та все-таки й по втраті доньки з уст Мечника не почули “ni 
żalu, ni skargi” [s. 182, w. 1448], душею він перебував “Mniej z ludźmi, 
więcej z Bogiem” [s. 182, w. 1451]. Навіть Вацлав при тілі дружини пе-
реживає її загибель “w krótkim zamyśleniu korząc się przed Bogiem” 
[s. 181, w. 1406]. Однак це не зупиняє його перед кривавою помстою 
– батьковбивством, позаяк його “serce zdraǳone, pokłute, / Zepsuło się 
w truciźnie przez jedną minutę” [s. 178, w. 1372–1373].



649Том ХLI

Нещастя Вацлава, Марії та її батька поет детермінує суто земною 
причиною – упертим прагненням владного і скритного Воєводи, маг-
ната з графського роду1, розірвати шлюб сина із соціальною нерівнею 
(донькою хутірського шляхтича, небагатого та невпливового). Цей не-
вигідний шлюб пихатий Воєвода трактує як принизливий мезальянс. 
Щоправда, з висловлювань наратора й персонажів випливає, що за 
злим наміром підступного Воєводи та його вбивчим здійсненням може 
стояти недовідоме метафізичне приречення. Однак, тримаючись зем-
ного й лише частково виходячи на метафізичний вимір, поет не пробує 
глибше пов’язати з ним пояснення зумовлености людської долі.

Хоча Ярослав Лавський і Галіна Круковська сходяться на тому, що 
в поетовому зображенні світом і долею людською править христи-
янський Бог, однак помітно, що з того самого висловлювання Маль-
чевського вони роблять висновки з різними акцентами. Висновок 
дослідника більш оптимістичний: Я.  Лавський наголошує на тому, 
що світом править не засадничо злий до людини деміург, а незбаг-
ненний Бог, який хоча й карає (треба думати: справедливо – за пе-
реступи), та все ж буває «іноді й милостивий». Висновок дослідниці 
більш песимістичний: вона акцентує на тому, що в поемі “Noc” (отже, 
зло) сходить на цей світ із Божого приречення, тому Бог, як підозрює 
занепокоєна Марія, може покарати щире кохання; урешті, з поеми 
випливає, що Марія і Вацлав кохають одне одного всупереч Божому 
приреченню.

Проте побіч окремих алюзійних згадок про Бога, який карає й 
наділяє ласкою, у поемі не йдеться про реальний Божий вплив на 
долю персонажів. За вийнятком поодиноких згадок про “Fortuny 
szczodroty” [s. 170, w. 1147] і Лаокоона [s. 178, w. 1351], у поемі немає 
інших алюзій до античної міфології долі.

У поемі «Марія» виявилося не лише песимістичне світосприйнят-
тя Мальчевського, зазвичай підкреслюване в дослідженнях, а й його 
1	 На те, що рід Воєводи належить до графського роду, вказує прив’язка цього 

аристократичного титулу до сина: “graf Wacław” [s. 165, w. 991]. У дійсності було 
навпаки: київський воєвода, магнат Францішек Салезій Потоцький не мав 
цього титулу, а Якуб Коморовський, батько Ґертруди, шляхтич середньої руки, 
був графом.



650 Київські полоністичні студії

оптимістичне ставлення до людини. Із реальної родинної трагедії, у 
якій, по суті, не було морально бездоганних учасників, бо кожен або 
мав на оці своєкорисливу мету (Якуб Коморовський і, певно, його 
донька Ґертруда, яких приваблювала перспектива поєднатися з най-
багатшим магнатським родом Речі Посполитої; воєвода Францішек 
Салезій Потоцький, який хотів одружити сина з нареченою із за-
можного та впливового роду), або, бувши щиро закоханим, виявився 
слабохарактерним, зрікся вагітної дружини (Станіслав Щенсний По-
тоцький), Мальчевський витворив зворушливу поетичну повість про 
ангельську жіночу натуру (Марію), щире кохання чоловіка й жінки 
(Марії й Вацлава), готових на самопожертву заради одне одного, про 
безмежну батьківську любов до доньки (Мечника до Марії). Усупереч 
прототипам, поет-романтик зобразив на контрастному тлі «чорного 
романтизму» чисті, щиросерді людські душі, але показав їхні трагіч-
ні долі у зловорожому світі, жорстокість якого змушує навіть світлу 
душу перетворитися на чорного месника.

Впадає в око типологічна спорідненість у зображенні зла і тракту-
ванні долі у поемі “Maria” як ранньоромантичному творі та в окремих 
виявах раннього українського «чорного романтизму».

За спостереженням Галіни Круковської, “Maria <...> zgłębia posępną 
stronę świata wewnętrznego człowieka, ciemną stronę jego serca i czarne, 
mroczne jego myśli”. Разом із поетичною драмою “Dziady” i “Sonetami 
krymskimi” Адама Міцкевича, поемою “Zamek kaniowski” Северина Ґо-
щинського, драмою “Edmund” Стефана Вітвіцького, у яких Маврицій 
Мохнацький помітив “ciemną stronę istnienia, stronę melancholii”, “Maria” 
творить “spójną całość estetyczną, którą dziś znamy pod nazwą «literatury 
wczesnoromantycznej»” [9, s.  10]. До цього ряду ранніх польських ро-
мантиків – репрезентантів «чорного романтизму» – вписується й ран-
ній Тарас Шевченко, який у листі до Якова Кухаренка від 30 вересня 
1842 р. визнав: «Це правда, що окроме Бога і чорта в душі нашій єсть 
ще щось таке, таке страшне, що аж холод іде по серцеві, як хоч трошки 
його розкриєш <...>» [6, с. 18–19]. У зв’язку з Шевченковою спромож-
ністю продіставатися поетичним зором до захованих од звичайного 
людського ока інфернальних сил, Оксана Забужко небезпідставно веде 



651Том ХLI

мову «про шаманізм поета-міфотворця – про його постійну болісну, 
ба навіть суб’єктивно трагічну, відкритість вельми специфічному міс-
тичному досвідові: здатність до “внутрішнього бачення” сил зла» [1, 
с. 87]. У цьому з поемою “Maria” споріднені Шевченкові твори з тра-
гічним сюжетом, як ось фольклоризовані балади «Причинна» (дівчи-
ною, яка вдалася до послуг ворожки, заволоділи потойбічні демонічні 
сили, які призвели її до загибелі, що, своєю чергою, спричинило само-
губство закоханого хлопця), «Тополя» (звернення до ворожки стало 
для закоханої в козака дівчини фатальним – вона перетворилася на 
тополю), а особливо твори, в яких виведено образи страхітливих ро-
мантичних лиходіїв: балада «Утоплена» («люта» розпутна вдова-мати 
топить доньку й себе через заздрощі до її вроди, а за дівчиною топиться 
закоханий у ній «рибалонька кучерявий»); поеми «Відьма», «Княжна» 
(в обох – батьківський деспотизм, інцест), «Титарівна» («убогий бай-
стрюк» жорстоко помстився заможній дівчині за зневаження його лю-
бовного почуття і прилюдне приниження та й, покараний Господом, 
пішов по світу «сатаною-чоловіком») [докладніше див.: 4, с. 129, 263, 
317, 323, 327–334, 339, 353, 355, 356, 377, 467, 471, 472; 5, с. 42, 67, 145, 146, 
247, 249, 251, 253, 272, 289, 327].

Цікаво, що мотив метафізичної зумовлености нещасливої долі за-
коханих опрацював український письменник Пантелеймон Куліш у 
ранній романтичній «повести из народных преданий» «Огненный 
змей», написаній російською мовою (Киевлянин. Киев, 1841. Кн.  2). 
Але якщо Мальчевський проводив крізь поему думку про безпричин-
ність трагічного метафізичного приречення, то Куліш художньо вира-
жав мотив небесної кари за гріховне кохання. На відміну від Мальчев-
ського, який в основу своєї поетичної повісти поклав, імовірно, події з 
реальної родинної історії, Куліш створив свою прозову повість на на-
родних переказах. Її персонажі Іван та Маруся, вигадані мешканці його 
рідного містечка Воронежа на Сумщині, познайомилися в Києві, куди 
ходили на прощу (парубок після трирічного чумакування, а дівчина зі 
своїм дідусем). Вони закохалися одне в одному, дорогою до Воронежа 
хлопець став залицятися до дівчини, вона відповіла взаємністю. Ста-
рий богомільний Петро Чайка побачив у цьому погану прикмету, на 



652 Київські полоністичні студії

що й звернув увагу парубка: «Теперь мы идём из святого места: греш-
но думать об жениханьи!» [2, с. 226]. Повість містить також інші лихі 
передчуття й віщування, ворожіння, Марусі сняться недобрі сни. На-
родні перекази з елементами лиховісної містики, вмонтовані в розмови 
персонажів, паралелізують, насвітлюють і увиразнюють літературний 
сюжет повісти. Перед смертю дідусь застерігав Марусю не виходити 
заміж за Івана, а піти в монастир. Одначе, втрачаючи кохану, Іван за-
недужав, і тільки самозречена любов обраниці могла врятувати йому 
життя. Зрікаючись спасіння душі (очевидно, не лише своєї, а й Івано-
вої), Маруся вибирає шлюб із коханим. Але такий виторг – еротична 
любов за душу лукавому – не приніс щастя молодій парі, яка згрішила. 
Десь по році подружнього життя Маруся, підвладна потойбічній силі, 
з’їхала з глузду і згоріла в хаті, яку охопив полум’ям таємничий «вогня-
ний змій», а Іван перетворився на понурого мовчазного блукача.

Український літературознавець Михайло Мочульський ставив 
Мальчевського у строкатий філософсько-літературний контекст 
ХІХ ст.: «Подібно як Шопенгауер, Достоєвський і Ібсен, він вірив, що 
все, що діється, є неминуче, і подібно, як Каміль Фламаріон, вірив, 
що прийдешні події можна передбачити» [3, с.  129]. До згадок про 
Шопенгауера та Каміля Фламаріона Мочульський додав примітку: 
«Каміль Флямаріон. Теперішнє-майбутнє і парадокс часу. (Літ.-Наук. 
Вістник. 1924 р., Кн. VII–IX)» [3, с. 129]. Йдеться про статтю фран-
цузького астронома й письменника Каміля Фламаріона (Flammarion, 
*1842–†1925), опубліковану в «Літературно-Науковому Вістнику» в 
перекладі, підписаному криптонімом М.  М. (певно, самого М.  Мо-
чульського). У Фламаріоновій статті наведено низку прикладів (зо-
крема, з розповіді Шопенгауера) про те, як збувалися сни та ворожін-
ня на картах. А до згадки про Ібсена Мочульський у своєму нарисі 
зазначив, мавши на увазі його драму «Маленький Ейольф» (1894): 

«Коли малий Ейольф після відходу Щурогубниці втопився, [його 
батько, власник землі, колишній приватний учитель, який пише книж-
ку “Про людську відповідальність”] Альмерс каже: “Все те сталося без 
ніякої причини, без ніякого змислу [тобто сенсу. – Є. Н.]… А все ж таки 
сего було треба для піддержання світового порядку”» [3, с. 129]. 



653Том ХLI

І ще про «мале пахоля» w “Marii”, створене «в дусі народньої фан-
тазії», Мочульський зауважив: «Подібну креацію, яка віщує горе і зо-
бражує сліпу та безглузду неминучість, стрічаємо в драмі Ібсена “Ма-
лий Ейольф” у постаті щурогубниці, панни Варґ» [3, с. 125].

Своїми посилами ранньоромантична поема Мальчевського вихо-
дить далеко за межі свого часу і є попередницею не лише дальшого 
розвитку «чорного романтизму», а й подібних виявів у модернізмі. 
Мало того, можна сказати, що ідеї творця “Marii” дістали продовжен-
ня, своєю суттю (тобто без прямого впливу), у відомому американ-
ському серіалі «Твін Пікс» (“Twin Peaks”), у якому в дусі сюрреалізму 
порушується проблема метафізичної природи зла в людині.

ЛІТЕРАТУРА
1. Забужко, О. С. (1997). Шевченків міф України: Спроба філософського 

аналізу. Київ.
2. Кулиш, П. (1841). Огненный змей: Повесть из народных преданий. Ки-

евлянин, 2, 181–288. Київ: М. Максимович.
3. Мочульський, М. (1925). В століття «Марії» Мальчевського. Літера-

турно-критичний нарис. Україна, 3(12), 119–130.
4. Нахлік, Є. (2003). Доля – Los – Судьба: Шевченко і польські та російські 

романтики. Львів.
5. Нахлік, Є. (2014). «І мертвим, і живим, і ненарожденним», і самому 

собі: Шевченкове ословлення минулого, сучасного й майбутнього та власної 
екзистенції. Львів.

6. Шевченко, Т. Г. (2003). Повне зібрання творів (Т. 6). Київ.
7. Białobrzeska, M. (2016). Antoni Malczewski. Literackie mitologizacje 

biografii. Białystok.
8. Korotkich, K. (2017). Ścieżki wyobraźni. O wrażliwości i estetyce w literaturze 

XIX wieku. Kraków.
9. Krukowska, H. (2002). Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie 

Malczewskiego. W: A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (s. 7–70). Białystok.
10. Ławski, J. (2008). Liryczny caravaggionizm Marii Malczewskiego. W: J. Ławski, 

Bo na tym świecie Śmierć: Studia o czarnym romantyzmie (s. 101–135). Gdańsk.
11. Ławski, J. (2002). Malczewski – iluminacje i klęski melancholijnego 

wędrowca. W: A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (s. 71–123). Białystok.
12. Malczewski, A. (n.d.). Maria. Powieść ukraińska (oprac. A. Sekuła, D. 

Kowalska, J. Ujejski, M. Niedziałkowska). https://wolnelektury.pl/media/book/
pdf/maria-powiesc-ukrainska.pdf (дата звернення: 16.08.2025).



654 Київські полоністичні студії

13. Malczewski, A. (2002). Maria. Powieść ukraińska (wprowadzenie H. 
Krukowska & J. Ławski). Białystok.

14. Ujejski, J. (n.d.). Komentarz: I. Antoni Malczewski. II. Maria. W: A. 
Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (oprac. A. Sekuła, D. Kowalska, J. Ujejski, 
M. Niedziałkowska, s. 43–61). https://wolnelektury.pl/media/book/pdf/maria-
powiesc-ukrainska.pdf (дата звернення: 16.08.2025).

REFERENCES
1. Zabuzhko, O. S. (1997). Shevchenkiv mif Ukrainy: Sproba filosofskogo 

analizu. Kyiv.
2. Kulish, P. (1841). Ognennyi zmei: Povest iz narodnykh predanii. Kievlyanin, 

2, 181–288. Kyiv: M. Maksymovych.
3. Mochulskyi, Mykhailo. (1925). V stolittia “Marii” Malchevskoho. 

Literaturno-krytychnyi narys. Ukraina, 3(12), 119–130.
4. Nakhlik, Ye. (2003). Dolia – Los – Sudba: Shevchenko i polski ta rosiiski 

romantyky. Lviv.
5. Nakhlik, Ye. (2014). “I mertvym, i zhyvym, i nenarodzhenym”, i samomu 

sobi: Shevchenkove oslovlennia mynuloho, suchasnoho y maibutnoho ta vlasnoi 
ekzystentsii. Lviv.

6. Shevchenko, T. H. (2003). Povne zibrannia tvoriv (T. 6). Kyiv.
7. Białobrzeska, M. (2016). Antoni Malczewski. Literackie mitologizacje 

biografii. Białystok.
8. Korotkich, K. (2017). Ścieżki wyobraźni. O wrażliwości i estetyce w literaturze 

XIX wieku. Kraków.
9. Krukowska, H. (2002). Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie 

Malczewskiego. W: A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (s. 7–70). Białystok.
10. Ławski, J. (2008). Liryczny caravaggionizm Marii Malczewskiego. W: J. Ławski, 

Bo na tym świecie Śmierć: Studia o czarnym romantyzmie (s. 101–135). Gdańsk.
11. Ławski, J. (2002). Malczewski – iluminacje i klęski melancholijnego 

wędrowca. W: A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (s. 71–123). Białystok.
12. Malczewski, A. (n.d.). Maria. Powieść ukraińska (oprac. A. Sekuła, D. 

Kowalska, J. Ujejski, M. Niedziałkowska). https://wolnelektury.pl/media/book/
pdf/maria-powiesc-ukrainska.pdf (accessed: 16.08.2025).

13. Malczewski, A. (2002). Maria. Powieść ukraińska (wprowadzenie H. 
Krukowska & J. Ławski). Białystok.

14. Ujejski, J. (n.d.). Komentarz: I. Antoni Malczewski. II. Maria. W: A. 
Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (oprac. A. Sekuła, D. Kowalska, J. Ujejski, 
M. Niedziałkowska, s. 43–61). https://wolnelektury.pl/media/book/pdf/maria-
powiesc-ukrainska.pdf (accessed: 16.08.2025).


