
568 Київські полоністичні студії

UDC 821.162.1.09-32“18”(092)

Zbigniew Kaźmierczyk
ORCID 0000-0002-7716-3911 

WIERZENIA LUDOWE SŁOWIAN W WYBRANYCH 
TEKSTACH  SZKOŁY UKRAIŃSKIEJ:  
DUALIZM TEOLOGICZNY W MARII

Abstrakt. Artykuł przedstawia dualizm teologiczny Boga i Diabła jako 
osnowę słowiańskich legend, podań i przekazów. Powołuje się na twierdzenie 
Michała Dragomanowa, iż jest to kryterium mitu słowiańskiego. Autor 
artykułu wskazuje jego zaratusztriańską proweniencję wskazaną w pracach 
Ryszarda Tomickiego i Mircei Eliadego. Dowodzi, iż prasłowiański dualizm 
teologiczny jest mityczną osnową świata Malczewskiego ukazanego w “Marii”. 
Konstatuje, że dualizm teologiczny, uznany m. in. przez Dragomanowa za 
kryterium mitu słowiańskiego, implikuje w tej powieści poetyckiej dualizm 
kosmologiczny i antropologiczny. Uznaje za wyraz tego dualizmu w stepie – 
teatrum mundi, walkę radykalnie przeciwstawnych sobie (binarnych) zasad 
Światła i Ciemności, Dobra i Zła, Życia i Śmierci, którego wynikiem jest 
pochłanianie Światła, Dobra, Życia przez Ciemność, Zło, Śmierć. Dowodzi, 
że ewangelijna soteriologia uległa w wizyjnej powieści Malczewskiego inwersji 
pod wpływem reliktowej ludowości, czyli że symbolika zbawienia stała się 
symboliką zatraty wszystkiego, co ziemskie. Autor referatu dostrzega w dziele 
Malczewskiego nadzieję w projekcyjnej religijności Marii i w pragnieniu 
wyzwolenia z penitencjarnego porządku stepu – świata – kosmosu – z tęsknoty 
do innej ziemi, pod innym niebem.

Słowa kluczowe: reliktowość religijna, Prasłowiańszczyzna, dualizm teologiczny, 
ludowość, Dragomanow, mityczna kanwa fabuły. 

Nota o autorze: Zbigniew Kaźmierczyk, dr hab., prof. ucz., historyk 
literatury polskiej XIX i XX  wieku, Zakład Historii Literatury Polskiej 
w Instytucie Filologii Polskiej na Wydziale Filologicznym Uniwersytetu 
Gdańskiego.

E-mail: zbigniew.kazmierczyk@ug.edu.pl 



569Том ХLI

Збігнєв Казьмерчик

ВІРУВАННЯ СЛОВ’ЯН У ВИБРАНИХ ТЕКСТАХ 
«УКРАЇНСЬКОЇ ШКОЛИ»:  

ТЕОЛОГІЧНИЙ ДУАЛІЗМ У «МАРІЇ»

Анотація. У статті представлено аналіз теологічного дуалізму Бога й 
Диявола як основи слов’янських легенд, переказів і оповідей. Автор спираєть-
ся на твердження Михайла Драгоманова про те, що саме цей дуалізм ста-
новить критерій слов’янського міфу. Підкреслюється його зороастрійське 
походження, на що вказували у своїх працях Ришард Томіцький та Мірча 
Еліаде. Доведено, що праслов’янський теологічний дуалізм становить міфічну 
основу світу, відтвореного Антонієм Мальчевським у поемі «Марія». Автор 
констатує, що теологічний дуалізм, який, зокрема, Драгоманов визначав як 
ознаку слов’янського міфу, у цій поетичній повісті зумовлює також дуалізм 
космологічний і антропологічний. У степу – theatrum mundi – втілюється бо-
ротьба радикально протилежних (бінарних) начал Світла і Темряви, Добра і 
Зла, Життя і Смерті, результатом якої є поглинання Світла, Добра, Життя 
Темрявою, Злом, Смертю. У статті доводиться, що євангельська сотеріологія 
у візійному творі Мальчевського зазнає інверсії під впливом реліктової народ-
ності, тобто символіка спасіння перетворюється на символіку загибелі всього 
земного. Водночас автор вбачає у творі Мальчевського надію – у проєкційній 
релігійності «Марії» та в прагненні визволення з пенітенціарного порядку 
степу – світу – космосу, з туги за «іншою землею, під іншим небом».

Ключові слова: реліктовість релігійна, праслов’янський світ, теологіч-
ний дуалізм, народність, Драгоманов, міфічна канва сюжету.

Інформація про автора:
Електронна адреса: zbigniew.kazmierczyk@ug.edu.pl 

Zbigniew Kaźmierczyk

FOLK BELIEFS OF THE SLAVS IN SELECTED TEXTS OF THE 
UKRAINIAN SCHOOL: THEOLOGICAL DUALISM IN MARIA 

Abstract. The article presents the theological dualism of God and the Devil as 
the structural framework of Slavic legends, folktales, and oral traditions. It refers to 



570 Київські полоністичні студії

Mykhailo Drahomanov’s claim that such dualism constitutes a defining criterion of 
the Slavic myth. The author identifies its Zoroastrian provenance, drawing on the 
works of Ryszard Tomicki and Mircea Eliade. He demonstrates that the Proto-Slavic 
theological dualism provides the mythical foundation of the world depicted by Mal-
czewski in “Maria”. He proves that this theological dualism – recognized, among 
others, by Drahomanov as a hallmark of the Slavic myth – implies cosmological and 
anthropological dualism within this poetic novel. Furthermore, he reveals that in 
the steppe, envisioned as a theatrum mundi, a struggle unfolds between radically 
opposed (binary) principles of Light and Darkness, Good and Evil, Life and Death, 
a struggle whose outcome is the engulfing of Light, Good, and Life by Darkness, 
Evil, and Death. He also shows that evangelical soteriology undergoes inversion in 
the visionary novel under the influence of residual folk religiosity: the symbolism of 
salvation is transformed into a symbolism of earthly annihilation. In Malczewski’s 
Maria, the absence of Christian psychomachia—the moral struggle for salvation—
reveals the dominance of a chthonic, fatalistic worldview. The poem’s characters, such 
as Wojewoda, Pacholę, and Wacław, function as vessels of evil, death, and despair. 
Wacław’s inner fall, his abrupt transformation into a Byronic avenger, and his revolt 
against divine justice signal the collapse of the moral order and the triumph of 
metaphysical rebellion. The world of Maria becomes a demonic realm abandoned by 
Deus otiosus, where all life and meaning fade. The author recognizes in Malczewski’s 
work a hope rooted in Maria’s projective religiosity and in her yearning for liberation 
from the penitentiary order of the steppe – of the world – of the universe – which 
arises from a longing for another land beneath a different sky. 

Key words: esidual religiosity, Proto-Slavic culture, theological dualism, folk tra-
dition, Drahomanov, mythical narrative framework.

Information about author: Zbigniew Kaźmierczyk, habilitated  doctor, profes-
sor of University of Gdańsk, literary historian (19th and 20th century Polish litera-
ture), Polish Literary History Division, Institute of Polish Language and Literature, 
Faculty of Languages, University of Gdańsk.

E-mail: zbigniew.kazmierczyk@ug.edu.pl 

I. Gesta per homines cum daemones et diabolo
W lekturze utworów poetów szkoły ukraińskiej wyłania się osobliwa 

kosmologia. Nad stepami Antoniego Malczewskiego i Seweryna 
Goszczyńskiego nie panuje opatrznościowy Bóg. Niebo nie jest Bożą 
przestrzenią. Jest – jak w Marii – puste albo wypełnione postaciami ludowej 



571Том ХLI

demonologii. Zarówno pustka, jak również postacie demoniczne budzą 
grozę. Ten typ kosmologii nie dotyczy na przykład poezji Józefa Bohdana 
Zaleskiego, który w poemacie Duch od stepu widzi “Wiatr stepowy, 
tchnienie Boże”1, oraz poematu Wilkołak Tomasza Augusta Olizarowskiego 
– łączącego ludową demonologię z prowidencjalizmem.

Maria Malczewskiego i Zamek kaniowski Goszczyńskiego niosą wizję 
świata i człowieka bez instancji dobrego Stwórcy. Jeżeli istnieje Opatrzność, 
do której zwraca się Maria, nie działa w doczesnym świecie. Jej modlitwa 
napełniona jest z tego powodu żalem:

Nic nie widać – tylko wiatr szare goni chmury.
Zniżają się kolana, prośba ręce składa,
Z oczów w niebo utkwionych kroplami żal spada;
I cicho – jak modlitwa w łono Boga płynie – 
I pusto – smutno – tęskno jak gdy szczęście minie.2

Maria podnosi oczy do nieba, ale puste niebo daje jej tylko powód 
do łez żalu. Nieboskłon milczy, nie odpowiada, zionie dotkliwą obcością. 
Narrator już wie, że jej modlitwa będzie próżna, że życiowe szczęście Marię 
“minie”, gdyż jest wszechwiedzący: “Całe bogactwo uczuć, poglądy etyczne 
i namiętności przejął od samego autora”3. Jest więc nad-świadomością 
bohaterów i tę nad-świadomość nieraz ujawnia.

Otaczający Marię świat w złu leży pomimo spoczywającej na jej kolanach 
Biblii. Pismo Święte nie ma jednak wpływu na wydarzenia i los człowieka 
w stepie. Opatrzność przypomina Boga nieobecnego, od rzeczywistości 
ziemskiej oddalonego. Istnieje dla Marii jako ludowy Deus otiosus. Przestrzeń 
doczesnego świata Malczewskiego wypełniona jest półdemonami i demonami. 
Poddana jest władztwu postaci ze stepu rodem, jakim jest Pacholę. Jest ono 
chtoniczną emanacją demonizmu natury. Według Haliny Krukowskiej 
demony w powieściach poetyckich Malczewskiego i Goszczyńskiego są nie 
1	  J. B. Zaleski, Duch od stepu [w:] idem, Wybór poezji, oprac. C. Gajkowska, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1985, s. 167.
2	  A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska, oprac. R. Przybylski, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1976, s. 72.
3	  R. Przybylski, Wstęp [w:] A. Malczewski, Maria, op. cit., s. 36.



572 Київські полоністичні студії

tylko “aparycjami z innego planu istnienia”1 – jak widział je Józef Ujejski – 
ale są zarazem lustrami ciemnej strony osobowości bohaterów. Stanowią 
aspekt ich natury i ujawniają dramatyczne ich rozeznanie w jestestwie swoim. 
Interpretatio christiana Aleksandra Brücknera proponowała utożsamienie 
Pacholęcia z duchem Wacława, który „przybiera kształty Pacholęcia – szatana”2. 
Według Krukowskiej bez “nocnej strony”3 natury ludzkiej, odbitej w lustrze 
nie tyle chrześcijańskiej, co ludowej demonologii, nie byłoby romantyka. 
Zdaniem badaczki Pacholę jest figurą zbrodni immanentnie obecnej w 
naturze, która była, jest i będzie, jest ono archetypem, “jest jednocześnie 
młode i stare” jak ziemia, step, natura, których jest emanacją, „ponieważ ma 
pamięć pierwszych, ostatnich i przyszłych zbrodni, wszystkich śmierci”4. Jest 
więc ludową antropomorfizacją natury, emanacją uznawanej przez lud jej 
samoświadomości “pogrążenia w Nocy kosmicznej”, „swego ciemnego losu: 
swego zła, bólu, rozpaczy. Pacholę – wypada powtórzyć to jeszcze raz – jest 
personifikacją tego losu kosmicznego, a co za tym idzie, i losu człowieka”5.

W Zamku kaniowskim nocną stroną Nebaby jest topielica Ksenia. Jest 
ona obrazem jego „zamknięcia w naturze lucyferycznej”6, “wydania na 
pastwę sił szatańskich”7, immanentnie obecnych w naturze, „gdyż tożsama 
jest istota zła człowieka i zła natury”8. Natura stepowa nie jest u romantyków 
ukraińskich dziełem dobrego Boga, nie jest kreacją Stwórcy ziemi ogrodu 
– nie jest spichlerzem pomyślności ludzkiej.

1	  Cyt. za: J. Brzozowski, O Pacholęciu w “Marii raz jeszcze” [w:] Antoniemu Malczewskiemu 
w 170 rocznicę pierwszej edycji Marii. Materiały sesji naukowej Białystok 5–7 V 1995, 
pod red. H. Krukowskiej, Wydawnictwo Filii Uniwersytetu Warszawskiego, Białystok, 
1997, s. 184.

2	  Zob. J. Brzozowski, O Pacholęciu w „Marii” raz jeszcze, op. cit. 
3	  Zob. H. Krukowska, «Nocna strona» romantyzmu [w:] Problemy polskiego romantyzmu, 

Seria 2, pod red. M. Żmigrodzkiej, Zakład Narodowy im. Ossolińskich – Wydawnictwo 
PAN, Wrocław, 1974, s. 215.

4	  H. Krukowska, Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie Malczewskiego [w:] 
A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska, wprowadzenie napisali H. Krukowska i J. 
Ławski, Trans Humana, Białystok 2002, s. 50. Zob.: H. Krukowska, Noc romantyczna. 
Mickiewicz, Malczewski, Goszczyński. Interpretacje, Dział Wydawnictw Filii UW, 
Białystok 1985 (lub wyd.: Słowo/ obraz terytoria, Gdańsk 2011). 

5	  Ibidem.
6	  H. Krukowska, Nocna strona romantyzmu, op. cit., s. 216–217. 
7	  Ibidem, s. 221.
8	  Ibidem.



573Том ХLI

Demon sarmatyzmu
W Marii Wojewoda jest we władzy swej manii wielkości. Jego opętanie 

ukazane jest jako spowinowacenie z demonami, którym podaje rękę 
sojusznika w zbrodni. 

Depce burzliwym krokiem po ciemnościach nocy,
Jak by w jej czarnym tchnieniu chciał gdzieś znaleźć
							       rękę
Krwawej, zgubnej przyjaźni – lub zgasić swą mękę!1

On inscenizuje wydarzenia wiodące do zabójstwa Marii. Nie uznaje jej 
jako synowej. Małżeństwo syna Wacława zwalcza jako nieznośny mezalians. 
Gdy nie pomaga Watykan w formalnym unieważnieniu związku, w napa-
dzie megalomanii śle najemną szlachtę do chutoru Miecznika, aby fizycznie 
zniszczyć małżeństwo syna z niżej społecznie usytuowaną szlachcianką. Wy-
korzystuje naiwność postaw rycerskich w zmaganiu ze złem. Maria i jej oj-
ciec Miecznik, jako ludzie kierujący się Ewangelią i normami etosu rycerskie-
go, są dla Wojewody przewidywalni w działaniu, co ułatwia realizację planów 
cum daemones. Związek jego działań z immanentnym demonizmem natury, 
z jej niesamowitością ontyczną, dostrzegła Krukowska w chłonięciu przez 
Sarmatę tchnień nocy „jako niewidzialnej, kosmicznej, irracjonalnej energii 
duchowej”, która „właśnie jako “tchnienie» – tym łatwiej koresponduje z du-
szą ludzką, przejawiając się w niej jako zło moralne. “Czarne tchnienie” łączy 
duszę człowieka, duszę Wojewody, z duchem złej, nocnej natury, «co lubi 
wspierać ludzi zbrodnie””2. Działanie człowieka cum daemones znaczy więc 
po prostu z „duchem złej, nocnej natury”. Innej powieść poetycka nie obra-
zuje, gdyż według Malczewskiego „ciemną treścią bytu, jego mroczną osno-
wą jest zło, ujawniające się z całą mocą w ludzkich zachowaniach moralnych, 
takich jak Zawiść, Złość, Zazdrość, Zdrada, Pycha, a więc w siłach ludzkiej 
duszy pozostających w korespondencji z «czarnym tchnieniem» Nocy”3.

1	  A. Malczewski, Maria, op.. cit., s. 55.
2	  H. Krukowska, Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie Malczewskiego, op. 

cit., s. 29.
3	  Ibidem, s. 29–30.



574 Київські полоністичні студії

Wojewoda przeniknięty “czarnym tchnieniem” nocy wie, że honorowy 
Miecznik, ojciec Marii, opuści dom, aby dołączyć do oddziałów Wacława 
posłanego na bój z Tatarami, gdyż tego domaga się od rycerza kodeks ho-
norowy. Sarmata jest pewien tego, że Maria zostanie w majątku sama i nie 
będzie świadków jej mordu. Antoni Malczewski głęboko przemyślał istotę 
mocy zła jako nieskrępowania żadnymi ohamowaniami etycznymi, jako 
swawolności moralnej i samowoli skłonnej do bestialstwa. Pokazał, że nie-
stałość i nieobliczalność zła dają mu przewagę nad statecznym dobrem. 
W walce cnoty i występku unaocznił bezapelacyjną przewagę występku. 
Ukazał atuty zła i jego przewagę środkami fabularnymi. 

Zło nieobliczalnego Wojewody, ukryte za maską jego przymilności i 
pochlebstw, czyni go ostatecznie ofiarą własnych namiętności, gdyż zwra-
ca on przeciw sobie rodzonego syna z zamiarem odpowiedzi złem na zło. 
Pacholę relacjonuje Wacławowi zajścia w chutorze. Dziecko stepowe, ema-
nacja – według Krukowskiej – chtonicznego demonizmu, mówi prawdę 
o zamaskowanych sprawcach morderstwa i w ten sposób wplata rycerza 
w koło zemsty i popycha go do ojcobójstwa. Na każdym etapie w świecie 
Marii wydarzenia podlegają prawu Zła. 

Zgodnie z odczytaniem Mariana Maciejewskiego immanentną siłą panu-
jącą w stepie jest noc, zło i śmierć – ontyczna, fizyczna i moralna (śmierć mo-
ralna Wojewody, jego bycie trupem moralnym, umarłym moralnie). W powie-
ści dominuje “zachód słońca, który zamyka Dzień, a otwiera bramy Nocy”1 Jest 
ona finalnym celem  odwiecznego obrotu ziemi. Ten cel antycypują wschody 
niknące w zachodach słońca. Śmierć jest mocą natury podobną do życia. Rzecz 
w tym, że w stepie Malczewskiego, który jest teatrem świata (teatrum mundi), 
śmierć jest potężniejsza od życia. Poeta wyraził to w sentencjonalnym refrenie:

Bo na tym świecie śmierć wszystko zmiecie,
Robak się legnie i w bujnym kwiecie

Fizyczne diabły, demony i półdemony wtórzą demonizmowi wewnętrz-
nemu bohaterów. W świecie tych powieści poetyckich dzieje nie są to gesta 
1	  M. Maciejewski, Śmierci «czarne w piersiach blizny». O „Marii” Malczewskiego, 

„Pamiętnik Literacki” 1980, nr 71/ z. 3, s. 87.



575Том ХLI

Dei per homines, lecz gesta per homines cum daemones et diabolo – jak w 
Kordianie Juliusza Słowackiego. Wszak w Prologu poety z Krzemieńca nie 
Bóg, lecz diabły piszą scenariusz dziejów w wieku XIX. Podobną inwersję 
teologii biblijnej spotykamy w szkole ukraińskiej. Demony w Marii oraz 
demony i diabły w Zamku kaniowskim decydują o biegu spraw ludzkich.

II. Mitologiczna kanwa ludowości według Dragomanowa
Widzimy, że u Malczewskiego step jako metonimia świata ma cechy 

nieubłaganie działającego systemu. Step jest zamkniętą przestrzenią władz-
twa tellurycznych sił, demonów. W istocie Malczewski obrazuje system 
przestrzeni zamkniętej, poddanej prawu upływającego czasu i śmierci. Step 
tego romantyka jest więc dwoisty: jest przestrzenią niezmierną i bezkresną, 
budzącą w człowieku transcendentne tęsknoty, a zarazem jest penitencjar-
nym, ergo: zamkniętym systemem kamiennych praw śmierci – pozbawio-
nym szczeliny transcendencji, przez którą możliwa byłaby komunikacja z 
Bogiem. Pochodzenie tej wizji świata najdobitniej określiła Krukowska w 
słowach: “Świat przedstawiony Malczewskiego jest tym samym pozbawio-
ny wykładni rozjaśniającej tę ukrytą, tajemną więź człowieka z kosmosem, 
z jego ciemną, «nocną stroną»”1. Krukowska najwyraźniej nie odnalazła 
w świecie Malczewskiego szczeliny światła transcendencji. Podjęła takie 
próby, ale po pierwsze: przeczyła wyżej wypowiedzianej tezie, a po drugie: 
wypadły one nieprzekonywająco. Najwyraźniej z badaczy odczytała zaś w 
Marii związek nocy kosmicznej (dominowania nad światłem ciemności; 
niknięcia wschodów słońca w zachodach) z ontyczną sytuacją człowie-
ka podobnie chylącego się ku złu, śmierci i nicości: „prawie każdy wyraz 
«dzienny» ma w niej [w “sytuacji człowieka” – Z.K.] swój «nocny» cień. 
Radość jest zawsze posępna, ufność zawsze zdradliwa, przyszłość zatruta, 
szczęście powleczone chmurą, wiosna życia krótka...jeżeli uśmiech, to w 
śmiertelnej chorobie; jeżeli uścisk, to tylko po to, by topić w nim trwogi; 
jeżeli słodycz – to w rozpaczy; jeżeli lubość – to w żałobie. Taki dwoisty, 
“dzienno-nocny” charakter semantyki, narzucony przez strukturę obrazu-
-symbolu, czyli przez zawierające w sobie światło i cień zachodzące słońce, 
1	  H. Krukowska, Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie Malczewskiego, op. 

cit., s. 14.



576 Київські полоністичні студії

odciska swe piętno na ukształtowaniu [językowym – Z.K.] i składni, i kom-
pozycji”1. Jej analizy rozmaitych wymiarów Marii konsekwentnie rozwijają 
myśl o świecie Malczewskiego jako udzielnym władztwie nocy, zła i śmier-
ci, o tym “że istotę bytu i egzystencji w jego poemacie determinuje Noc”2.

Genezę tej nocy kosmicznej i ontycznej wyjaśnia wpływ na Malczew-
skiego ukraińskiej ludowości traktowanej przez Michała Dragomanowa 
jako rezerwuar reliktowych wierzeń i idei przedchrześcijańskiej Sło-
wiańszczyzny. Według tego historyka i etnologa paradygmatem ludowej 
wizji świata i człowieka – również po przyjęciu przez Słowian chrześci-
jaństwa – pozostał radykalny dualizm teologiczny. Dlatego dualizm ten, 
czyli antagonizm samorodnych, odwiecznych, suwerennych i równie 
mocnych zasad Dobra i Zła, lecz w świecie materialnym z dominacją Zła, 
przyjął jako właściwe kryterium do uznania ludowego podania, opowie-
ści, legendy za mit słowiański: “Wspólną podstawą legend tej rodziny jest 
antagonizm dwóch nadprzyrodzonych postaci podczas kreacji świata, z 
których jedna (Bóg) wysyła druga (Diabła) w głąb wód w celu wydobycia 
kawałka substancji dla stworzenia lądu stałego”3. Ryszard Tomicki po-
wołał się na twierdzenie Dragomanowa w artykule Ludowa kosmologia 
dualistyczna Słowian w świetle samojedzkich mitów stworzenia, w któ-
rym wykazał zaratusztriański (Ormuzda i Arymana) rodowód dualizmu 
teologicznego w ludowości Słowian. Powołał się przy tym na potwier-
dzającą kryterium Dragomanowa pracę Mircei Eliadego Od Zalmoksisa 
do Czingis-chana. Ten rumuński religioznawca stwierdził prawdziwość 
kryterium dualizmu w badaniach słowiańskiej proweniencji legend, po-
dań i przekazów. Uznał za doniosły dla słowianoznawstwa fakt, że „Praca 
uczonego ukraińskiego M. P. Dragomanowa, opublikowana po bułgarsku 
w Sofii w 1892 i 1894 roku, przetłumaczona została niedawno przez E. 
W. Counta, Notes on the Slavic Religio-Ethical Legends: The Dualistic Cre-
ation of the World (Indiana University, Bloomington 1961)”4.

1	  Ibidem, s. 20.
2	  Ibidem, s. 21.
3	  Cyt. za: R. Tomicki, Ludowa kosmologia dualistyczna Słowian w świetle samojedzkich 

mitów stworzenia, „Etnografia Polska” 1979, nr 23/2, s. 170.
4	  M. Eliade, Od Zalmoksisa do Czyngis-chana, przeł. i przedm. K. Kocjan, Wydawnictwo 

Naukowe PWN, Warszawa 2002, s. 78.



577Том ХLI

Eliade udokumentował występowanie opowieści o początku świata 
jako współkreacji przeciwnych sobie zasad Diabła i Boga na terenie całej 
Słowiańszczyzny z większą frekwencją podań na kanwie dualizmu teolo-
gicznego na terenie zamieszkania Słowian wschodnich i południowych. 
Podkreślił jego słowianoznawcze znaczenie: “Wydaje się nam ono tkwić w 
tym, że reprezentuje on jedyną kosmogonię “ludową” Europy Południowo-
-Wschodniej. Fakt, że ten mit archaiczny, stale reinterpretowany i rewalo-
ryzowany, został zachowany przez ludy tego regionu, dowodzi, że odpo-
wiadał głębokiej potrzebie duszy ludowej”, gdyż „odsłaniał aspekty Boga 
negowane wyraźnie przez chrześcijaństwo, ale nawiedzające już wyobraź-
nię religijną człowieka archaicznego i które w sumie nigdy nie przestały 
wzbudzać pytań i spekulacji. Jednym z tych aspektów Boga, uwidocznio-
nym zwłaszcza w legendach bałkańskich, był jego charakter Deus otiosus, 
który wyjaśniał cierpienia i sprzeczności życia ludzkiego”1.

III. Maria w świetle kryterium Dragomanowa
Dualizm teologiczny, czyli „antagonizm dwóch nadprzyrodzonych po-

staci podczas kreacji świata”, uznany przez Dragomanowa za kryterium do 
stwierdzenia słowiańskiej specyfiki podania ludowego, potwierdził Eliade: 
“Wiadomo, że kosmogonie niebiblijne zniknęły z folkloru Europy Zachod-
niej”2. Doniosłość kryterium Dragomanowa – dualizmu teologicznego wy-
rażanego przez Słowian w podaniach o współkreacji świata przez Boga i 
Diabła – polega na tym, że implikuje on w słowiańskiej ludowości dualną 
kosmologię, antropologię i eschatologię. Maria – jak widzieliśmy, wyżej 
ukazuje świat nieobecnego, oddalonego Boga, w ludowości archaicznej na-
zywanego Deus otiosus. Przez brak transcendentnej szczeliny w zamkniętej 
domenie Nocy Deus otiosus oznacza usytuowanie tego Boga w przestrzeni 
pozakosmicznej. Wynikiem kosmologii dualistycznej jest kamienny po-
rządek stepu. Nieodwracalność praw czasu i śmierci tworzą integralny pe-
symizm powieści poetyckiej Malczewskiego. Nawet trzy mogiły w stepie 

1	  Ibidem, s. 123.
2	  Ibidem. Eliade powołał się m.in. na badania francuskie: „Paul Sébillot zauważył, że 

w tradycjach ludowych Francji nie istnieje mit kosmogoniczny. (zob. Paul Sébillot, 
Folklore de France, t. I, 1905, S. 182)”. Ibidem.



578 Київські полоністичні студії

Miecznika, jego żony i Marii nie zapowiadają trwałości ludzkiej pamięci, 
skoro usytuowane są w “bujnej Ukrainie”. Miecznik:

Nie porwał się do korda – już spał – spał na wieki,
I cicho – gdzie trzy mogił w posępnej drużynie;
I pusto – smutno – tęskno w bujnej Ukrainie.1

Bujność przyrody, podobnie jak rozpraszający żywioł powietrza w roz-
maitych wariantach, jest prawem anamnezy; niezwyciężonej mocy stepu. 

Skutkiem chtonicznego demonizmu nie ma w poemacie Malczewskie-
go warunków zaistnienia chrześcijańskiej psychomachii, czyli walki cnoty 
i występku o dusze ludzkie. Główne postacie: Wojewoda, Pacholę i drugo-
planowe Maski są zastanymi mediami zła i śmierci. Wacław jest bezbronny 
wobec inwazji wewnętrznej żądzy zemsty na ojcu i bez walki wewnętrznej, 
raptownie ten rycerz ulega przemożnej przemianie w bajronicznego mści-
ciela. Momentalnie odchodzi od misji ocalenia: granic kraju, swego mał-
żeństwa i harmonii rodzinnej. Ulega fatalizmowi buntu metafizycznego 
z powodu zamordowania Marii, śmierci wybranki jego serca, zniszczenia 
jego miłości. Widzimy, że zniszczenie miłości do Marii pociąga za sobą 
nieuchronne starganie więzów krwi łączących ojca i syna; skutkuje nisz-
czycielstwem jako jedynym sposobem protestu przeciw prawu działania 
homini cum daemones. Nie wiedząc o tym, Wacław podlega temu samemu 
prawu. Malowniczo zobrazował je poemat w scenie jazdy konnej Wacława 
z Pacholęciem za plecami szepczącym mu do ucha. 

Czy kryterium Dragomanowa implikuje dualizm eschatologiczny w Ma-
rii? Jeżeli Deus otiosus jest Bogiem całkowicie niezainteresowanym światem, 
to znaczy, że jest on padołem oddanym w pacht Złego, że jest udzielną do-
meną demonizmu. Kresem dziejów jest ostateczny, totalny zanik ludzkich 
żywotów, dzieł i śladów człowieka. Jedyną nadzieją eschatologiczną jest dy-
socjacja totalnie odmiennych przestrzeni: “tego” i “Tamtego” świata. 

Na tym więc polega sens projekcyjnej religijności Marii – na utrzymy-
waniu życia dla innej ziemi, pod innym niebem.

1	  A. Malczewski, Maria, op. cit., s. 99.



579Том ХLI

BIBLIOGRAFIA (REFERENCES) 
1. Brzozowski, J. (1997). O Pacholęciu w „Marii” raz jeszcze. W H. Krukowska 

(Red.), Antoniemu Malczewskiemu w 170 rocznicę pierwszej edycji Marii. Materiały 
sesji naukowej (Białystok 5–7 V 1995) (s. 181–203). Białystok: Wydawnictwo Filii 
Uniwersytetu Warszawskiego.

2. Eliade, M. (2002). Od Zalmoksisa do Czyngis-chana (przeł. i przedm. K. 
Kocjan). Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN.

3. Krukowska, H. (1974). «Nocna strona» romantyzmu. W M. Żmigrodzka 
(Red.), Problemy polskiego romantyzmu (Seria 2, s. 195–227). Wrocław: Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich – Wydawnictwo PAN.

4. Krukowska, H. (1985). Noc romantyczna. Mickiewicz, Malczewski, 
Goszczyński. Interpretacje. Białystok: Dział Wydawnictw Filii Uniwersytetu 
Warszawskiego.

5. Krukowska, H. (2002). Ciemna strona istnienia w romantycznym poemacie 
Malczewskiego. W A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska (Wprowadzenie H. 
Krukowska & J. Ławski, s. 7–70). Białystok: Trans Humana.

6. Krukowska, H. (2011). Noc romantyczna. Mickiewicz, Malczewski, 
Goszczyński. Interpretacje. Gdańsk: Słowo/obraz terytoria.

7. Maciejewski, M. (1980). Śmierci „czarne w piersiach blizny”. O „Marii” 
Malczewskiego. Pamiętnik Literacki, 71(3), 85–107.

8. Malczewski, A. (1976). Maria. Powieść ukraińska (oprac. R. Przybylski). 
Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy.

9. Przybylski, R. (1976). Wstęp. W A. Malczewski, Maria. Powieść ukraińska 
(oprac. R. Przybylski, s. 5–46). Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy.

10. Tomicki, R. (1979). Ludowa kosmologia dualistyczna Słowian w świetle 
samojedzkich mitów stworzenia. Etnografia Polska, 23(2), 169–184.

11. Zaleski, J. B. (1985). Duch od stepu. W C. Gajkowska (Opr.), Wybór poezji 
(s. 3–392). Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich.


