
450 Київські полоністичні студії

УДК: 811.162.1’373.74+811.161.2’373.74

Наталія Дем’яненко
ORCID 0000-0001-5662-1074

НАЦІОНАЛЬНО МАРКОВАНІ СТЕРЕОТИПИ  
У ФРАЗЕОЛОГІЧНИХ ОДИНИЦЯХ ПОЛЬСЬКОЇ 

ТА УКРАЇНСЬКОЇ МОВ

Анотація. Стаття зосереджена на аналізі стереотипів, відображених у 
польській та українській етнофразеології, які становлять вагому частину на-
ціонально-культурної картини світу. Основну увагу приділено порівнянню фра-
зеологічних одиниць з етнонімним компонентом, що відображають традиційні 
уявлення, оцінки й упередження стосовно «своїх» та «чужих» етносів. У статті 
розглядаються фразеологізми з компонентами єврей (жид), німець, циган, росі-
янин (москаль), угорець, румун, болгарин, турок, татарин, які функціонують у 
польській та українській мовах і демонструють як спільні, так і відмінні осо-
бливості формування етнокультурних образів.

Методологічною основою дослідження є поєднання когнітивного та куль-
турологічного підходів, що дозволяє інтерпретувати фразеологізми не лише 
як мовні кліше, а й як ціннісні маркери, що акумулюють суспільний досвід і 
відображають історичні контакти, конфлікти та міжкультурні взаємини. 
Матеріалом дослідження слугували дані польських та українських лексико-
графічних джерел, принагідно використовувались дані мови художньої літе-
ратури та інтернет джерел.

Метою статті було виявлення, аналіз і зіставлення фразеологізмів поль-
ської та української мов, що містять етноніми або інші етноконнотативні 
компоненти, для реконструкції мовних стереотипів про інші нації та народи.

Проведений аналіз показав, що польська та українська етнофразеологія 
фіксують низку подібних стереотипів, сформованих на ґрунті спільної істо-
рії, географічної близькості та контактів із сусідніми народами. У ході дослі-
дження було визначено коло фразеологічних одиниць з етнічними маркерами у 
польській та українській мовах, здійснено їх семантичний аналіз; усі фразео-
логізми було розкласифіковані за типами етнічних стереотипів (позитивні, 
негативні, нейтральні). Крім того, було встановлено спільні й відмінні риси 



451Том ХLI

у стереотипних образах, закріплених у фразеології обох мов. У висновках під-
креслено, що фразеологія є важливим джерелом дослідження етнічних сте-
реотипів, адже вона відбиває колективні уявлення, що зберігають культурну 
пам’ять народу. Порівняння польського та українського матеріалу дає мож-
ливість простежити як універсальні закономірності стереотипізації, так і 
специфіку національного світогляду.

Ключові слова: фразеологізм, етнофразеологія, стереотип, етнонім, 
польська мова, українська мова, національно-культурна картина світу.

Інформація про автора: Дем’яненко Наталія Борисівна, кандидат 
філологічних наук, доцент, доцент кафедри полоністики Київського націо-
нального університету імені Тараса Шевченка

Електронна адреса: demianenko.nataly@gmail.com

Nataliia Demianenko

NATIONALLY MARKED STEREOTYPES IN PHRASEOLOGICAL 
UNITS OF THE POLISH AND UKRAINIAN LANGUAGES

Abstract. The article focuses on the analysis of stereotypes reflected in Polish and 
Ukrainian ethnophraseology, which constitute a significant part of the national and 
cultural worldview. Particular attention is devoted to the comparison of phraseological 
units with ethnonymic components that convey traditional perceptions, evaluations, 
and prejudices regarding both “own” and “foreign” ethnic groups. The article examines 
phraseological expressions with the components Jew (Żyd), German, Gypsy, Russian 
(Muscovite), Hungarian, Romanian, Bulgarian, Turk, and Tatar, which function in 
the Polish and Ukrainian languages and demonstrate both common and distinctive 
features in the formation of ethnocultural images.

The methodological basis of the study is a combination of cognitive and cultural 
approaches, which makes it possible to interpret phraseologisms not only as linguistic 
clichés but also as value markers that accumulate social experience and reflect 
historical contacts, conflicts, and intercultural relations. The research material 
consists of data from Polish and Ukrainian lexicographic sources, supplemented by 
examples from literary language and online sources.

The aim of the article is to identify, analyze, and compare phraseological units of 
Polish and Ukrainian that contain ethnonyms or other ethnoconnotative components, in 
order to reconstruct linguistic stereotypes about other nations and peoples.



452 Київські полоністичні студії

The analysis has shown that Polish and Ukrainian ethnophraseology records a 
number of similar stereotypes formed on the basis of shared history, geographical 
proximity, and contacts with neighboring peoples. The study identified a set of 
phraseological units with ethnic markers in Polish and Ukrainian, carried out 
their semantic analysis, and classified them according to types of ethnic stereotypes 
(positive, negative, neutral). Furthermore, both common and divergent features 
of stereotypical images preserved in the phraseology of the two languages were 
established. The conclusions emphasize that phraseology is an important source 
for studying ethnic stereotypes, as it reflects collective representations that preserve 
the cultural memory of a people. The comparison of Polish and Ukrainian material 
makes it possible to trace both universal patterns of stereotyping and the specificity 
of the national worldview.

Key words: phraseological unit, ethnophraseology, stereotype, ethnonym, Polish 
language, Ukrainian language, national and cultural worldview.

Information about author: Nataliia Demianenko, PhD, associate professor, 
associate professor of the Department of Polish Studies, Educational and Scientific 
Institute of Philology, Taras Shevchenko National University of Kyiv.

E-mail: demianenko.nataly@gmail.com

Nataliia Demianenko

NARODOWO MARKOWANE STEREOTYPY  
W JEDNOSTKACH FRAZEOLOGICZNYCH JĘZYKA POLSKIEGO 

I UKRAIŃSKIEGO

Abstrakt. Artykuł koncentruje się na analizie stereotypów odzwierciedlonych 
w polskiej i ukraińskiej etnofrazeologii, które stanowią istotną część narodowo-
kulturowego obrazu świata. Szczególną uwagę poświęcono porównaniu jednostek 
frazeologicznych z komponentem etnonimicznym, które odzwierciedlają tradycyjne 
wyobrażenia, oceny i uprzedzenia wobec “swoich” i “obcych” etnosów. W artykule 
rozpatrywane są frazeologizmy z komponentami Żyd, Niemiec, Cygan, Rosjanin 
(Moskal), Węgier, Rumun, Bułgar, Turek, Tatar, funkcjonujące w języku polskim i 
ukraińskim, które ukazują zarówno wspólne, jak i odmienne cechy kształtowania się 
obrazów etnokulturowych.

Podstawę metodologiczną badania stanowi połączenie podejścia kognitywnego i 
kulturowego, co pozwala interpretować frazeologizmy nie tylko jako klisze językowe, lecz 



453Том ХLI

także jako markery wartości, akumulujące doświadczenie społeczne i odzwierciedlające 
kontakty historyczne, konflikty oraz relacje międzykulturowe. Materiał badawczy 
został zaczerpnięty z polskich i ukraińskich źródeł leksykograficznych, a pomocniczo 
wykorzystano dane języka literatury pięknej oraz źródeł internetowych.

Celem artykułu było odszukanie, analiza i zestawienie frazeologizmów 
języka polskiego i ukraińskiego zawierających etnonimy lub inne komponenty 
etnokonotatywne w celu rekonstrukcji językowych stereotypów dotyczących innych 
narodów i grup etnicznych.

Przeprowadzona analiza wykazała, że polska i ukraińska etnofrazeologia 
utrwalają szereg podobnych stereotypów, ukształtowanych na gruncie wspólnej 
historii, bliskości geograficznej i kontaktów z narodami sąsiednimi. W trakcie 
badania było określono krąg jednostek frazeologicznych z markerami etnicznymi 
w języku polskim i ukraińskim, przeprowadzono ich analizę semantyczną oraz 
sklasyfikowano je według typów stereotypów etnicznych (pozytywne, negatywne, 
neutralne). Ponadto ustalono cechy wspólne i różniące stereotypowych obrazów 
utrwalonych w frazeologii obu języków. We wnioskach podkreślono, że frazeologia 
stanowi ważne źródło badań nad stereotypami etnicznymi, gdyż odzwierciedla 
zbiorowe wyobrażenia zachowujące pamięć kulturową narodu. Porównanie 
materiału polskiego i ukraińskiego pozwala zbadać zarówno uniwersalne 
mechanizmy stereotypizacji, jak i swoistość narodowego światopoglądu.

Słowa kluczowe: frazeologizm, etnofrazeologia, stereotyp, etnonim, język polski, 
język ukraiński, narodowo-kulturowy obraz świata.

Informacje o autorze: Nataliia Demianenko, doktor nauk filologicznych, 
profesor nadzwyczajny, profesor nadzwyczajny w Katedrze Polonistyki Instytutu 
Filologii Narodowego Uniwersytetu imienia Tarasa Szewczenki w Kijowie. 

E-mail: demianenko.nataly@gmail.com

Постановка проблеми та її значення. Фразеологія є не лише 
інструментом мовного вираження, але й дзеркалом культурних уяв-
лень. Одним із яскравих проявів етнокультурної специфіки мови є 
фразеологізми, які втілюють стереотипні уявлення про представни-
ків певних націй. Такі одиниці вивчаються в межах етнофразеоло-
гії – напрямку, що поєднує лінгвістику, етнологію та культурологію. 
Через етнофразеологію мова не лише позначає «іншого», а й тран-
слює готові моделі його сприйняття, що функціонують у мовній 
картині світу.



454 Київські полоністичні студії

У сучасній лінгвістиці спостерігається підвищений інтерес до ви-
вчення фразеологізмів як своєрідного дзеркала колективної свідомос-
ті народу. Етнофразеологізми – фразеологічні одиниці, у структурі 
яких присутні етноніми або компоненти, що вказують на національ-
ну чи етнічну приналежність, привертають особливу увагу, оскільки 
саме у таких одиницях найбільш яскраво виявляються стереотипи, 
сформовані на ґрунті міжетнічної взаємодії, історичної пам’яті, куль-
турної дистанції та побутових уявлень. 

Стереотип у етнофразеологізмах – це усталене уявлення про пев-
ну національність або етнос, яке вербалізується у сталих мовних кон-
струкціях. Часто такі одиниці фіксують історичний досвід, колективну 
пам’ять, оцінні судження та емоційну реакцію на «іншого». Досліджен-
ня фразеологічних стереотипів є особливо цікавим у зіставленні мов, 
історично й географічно пов’язаних, а саме польської та української.

Метою статті є виявлення, аналіз і зіставлення фразеологізмів 
польської та української мов, що містять етноніми або інші етноконо-
тативні компоненти, для реконструкції мовних стереотипів про інші 
нації та народи.

Завданнями дослідження було 1) визначити коло фразеоло-
гічних одиниць з етнічними маркерами у польській та українській 
мовах; 3) класифікувати виявлені одиниці за типами етнічних сте-
реотипів (позитивні, негативні, нейтральні) та 4) становити спільні 
й відмінні риси у стереотипних образах, закріплених у фразеології 
польської та української мов.

Актуальність дослідження зумовлена потребою критичного 
осмислення усталених мовних стереотипів у контексті сучасних між-
культурних комунікацій. У часи загострення політичних, національ-
них та культурних конфліктів надзвичайно важливим є аналіз тих 
мовних механізмів, які підтримують або трансформують уявлення 
про «своє» й «чуже». Польська та українська мови тісно пов’язані 
історично й культурно, однак саме в сфері етнофразеології фіксу-
ються як елементи солідарності, так і міжетнічної напруженості. По-
рівняльне дослідження стереотипів, закладених у фразеологічному 
фонді двох мов, сприяє глибшому розумінню культурної специфіки 



455Том ХLI

польського та українського етносів, а також виявленню механізмів 
мовної категоризації «іншості».

Наукова новизна роботи полягає в цілісному порівняльному 
аналізі польських та українських етнофразеологізмів з урахуванням 
когнітивно-культурних підходів до стереотипізації. Представлена 
систематизована класифікація фразеологізмів з етнічними компо-
нентами у зіставному аспекті дозволяє виявити не лише мовні па-
ралелі, а й глибші світоглядні відмінності між двома етносами. Крім 
того, акцентовано на тому, як мова формує та транслює етнічні уяв-
лення, що є особливо актуальним у міждисциплінарному полі куль-
турології, соціолінгвістики й етнолінгвістики.

Аналіз публікацій та досліджень. Проблематика етнічних сте-
реотипів у фразеології перебуває у фокусі сучасних лінгвокультуро-
логічних та когнітивних досліджень, що підкреслюють значення мов-
них одиниць як віддзеркалення колективної свідомості та культурних 
кодів. У сучасній українській лінгвістиці етнокультурні дослідження 
проводились такими науковцями, як А. Кравчук [7], М. Мудрий [1], А. 
Портнов [4] та ін. У польському науковому середовищі останніми ро-
ками активно публікуються праці, які розглядають мовні стереотипи у 
контексті етнічної ідентичності та міжкультурної комунікації. Зокре-
ма, Х. Пєтшак висвітлює польсько-українскі стереотипи загалом [8], Є. 
Бартмінський досліджує стереотипи у етнолінгвістичному руслі [6].

Започаткували вивчення фразеології в концептуальному та етно-
культурному висвітленні Б. Грінченко, М. Костомаров, А. Кримський, 
О. Потебня, Л. Скрипник та ін. Сучасні етнолінгвістичні дослідження 
сталих мовних одиниць ґрунтуються здебільшого на широкому за-
лученні позамовних чинників, пов’язаних з широкими культурними 
надбаннями народу та репрезентовані працями А. Вежбицької, Є. Ве-
рещагіна, С. Єрмоленко, В. Жайворонка, В. Русанівського, О. Тищен-
ка та інших. Українську фразеологію як засіб вираження національ-
ного менталітету розглядала українська дослідниця О.  Назаренко 
[2]. Лінгвокультурний потенціал української етнофразеології дослі-
джувала українська дослідниця Г. Онуфрійчук [3], яка зазначала, що 
«Сучасні етнолінгвістичні дослідження здебільшого ґрунтуються на 



456 Київські полоністичні студії

антропоцентричній основі розуміння мовних явищ, що передбачає, 
у свою чергу, антропоцентричну парадигму їхнього опису. Антропо-
центричний підхід до вивчення мовних одиниць спонукає до усвідом-
лення ролі мови як суспільного явища в системі духовних цінностей 
етносу. Адже саме мова формує націю, визначає її цінність, виступає 
скарбницею культури» [3, c.  6]. Серед польських дослідників варто 
згадати Б.  Струмінського, який розглядає специфіку відображення 
поляків в українських прислів’ях [9]. 

Виклад основного матеріалу. Фразеологія – це віддзеркалення 
традиційної культури, національних уявлень, стереотипів. Особли-
во цікавою в цьому сенсі є етнофразеологія, що досліджує одиниці, 
пов’язані з етнічними характеристиками та культурними константа-
ми. Національні стереотипи в мові відображаються у фразеологізмах, 
де за допомогою етнонімів створюються образи «інших» народів. Такі 
образи можуть мати позитивний, негативний або нейтральний ха-
рактер і формуються під впливом історичних подій, соціального до-
свіду, контактів між народами.

Джерельну базу нашої розвідки складали фразеологічні одини-
ці польської та української мов з компонентом-етнонімом, пред-
ставлені у польських та українських лексикографічних джерелах 
(“Słownik frazeologiczny języka polskiego” / рod red. S. Skorupki; “Słownik 
frazeologiczny” / Pod red. M. Dobrowolskiego та «Фразеологічний слов-
ник української мови» / під ред. В. Д. Ужченка та Д. В. Ужченка). Прина-
гідно використовувались дані мови художньої літератури та інтернет 
джерел. У статті використано терміни фразеологічна одиниця, фразео-
логізм, фразеологічний зворот, фразема у синонімічному значенні.

Стереотип трактується як соціально закріплене уявлення про певну 
групу людей. У мові він реалізується через номінації, епітети, метафори, 
порівняння, але найбільш яскраво – через фразеологізми. Етнофразео-
логізми, що відбивають стереотипи про «свого» і «чужого», утворюють 
стійкі мовні формули, в яких етнонім є носієм конотації – позитивної, 
нейтральної або негативної. Назви національностей у фразеології ви-
ступають маркерами етнокультурних стереотипів. Розглянемо основні 
тематичні групи таких одиниць у польській та українській фразеології.



457Том ХLI

Найбільше етнофразеологізмів і в польській, і в українській мо-
вах із стереотипом єврея. Єврейська спільнота протягом століть була 
невід’ємною частиною культурного й соціального життя Польщі та 
України. Це зумовило появу великої кількості етнофразеологізмів із 
компонентом єврей (Żyd, жид), які акумулюють етнокультурні сте-
реотипи. Аналіз цих фразеологізмів дозволяє простежити, як фор-
мувалося уявлення про єврейський етнос у польській та українській 
мовних картинах світу. У ході дослідження було з’ясовано, що в обох 
мовах образ єврея має амбівалентний характер: з одного боку, він 
асоціюється з розумом, кмітливістю та здатністю до торгівлі, з іншого 
– із хитрістю, скупістю та соціальною відчуженістю.

У польській мові образ Żyda пов’язаний передусім із його соціаль-
ною роллю (торговець, лихвар, посередник) та з ментальними характе-
ристиками. Так, зустрічаємо фразеологізми żydowska głowa – «мудрість, 
практицизм» (часто з іронією); handlować jak Żyd – «торгувати вигідно 
для себе, іноді з натяком на обман»; żydowska księgowość – «педантична, 
дріб’язкова бухгалтерія»; Żydzi liczą do grosza – «про скнарість або над-
мірну економію»; mądry jak Żyd – «розумний, але з підтекстом хитрості»; 
Żydzi zawsze na swoim wychodzą – «образ обачного, вигідного партнера, 
який вміє скористатися з будь-якої ситуації»; żydowska pamięć – «дуже 
добра, довга пам’ять». Часом зустрічаються фразеологізми з негатив-
ною конотацією: żydowski interes – «угода, вигідна лише одній стороні»; 
oszukać jak Żyd – «обдурити»; liczyć jak Żyd – «дріб’язково рахувати»; 
żydowska dusza – «скупа, дріб’язкова натура». В українській традиції ком-
понент жид (часто знижений або образливий) теж асоціюється з соці-
ально-економічними стереотипами: жидівська хитрість – «підступна 
кмітливість»; з жидом не виграєш – «символ невигідної угоди»; жидівські 
гроші – «багатство, здобуте лихварським шляхом»; жидівський процент 
– «надмірно високий відсоток»; жидівська правда – «підступна, неспра-
ведлива домовленість»; жидівський розум – «кмітливість із негативним 
відтінком». Проте, іноді деякі з зазначених фразеологізмів можуть мати 
нейтральну або навіть позитивну конотацію: жидівський розум іноді 
вживається у значенні «гострий, практичний»; жидівська пам’ять – іно-
ді може мати значення «здатність добре запам’ятовувати».



458 Київські полоністичні студії

Як бачимо, в обох мовах образ єврея тісно пов’язаний із торгів-
лею, фінансами, здатністю до вигоди. Стереотипною рисою є хи-
трість, скупість, лукавство. Проте, у польській мові акцент робиться 
на «нечесній вигоді» (żydowski interes), тоді як в українській – на «чу-
жості» та «іншій правді» (жидівська правда). Крім того, у польській 
традиції більше іронічних виразів, натомість в українській – різкіші 
оцінки з етнічним відтінком. Таким чином, образ єврея у польській 
та українській фразеології поєднує риси позитивної оцінки (розум, 
пам’ять, кмітливість) та негативної (хитрість, жадібність, соціальна 
відчуженість). Він формувався під впливом історичних умов – актив-
ної ролі єврейської громади в торгівлі та фінансових відносинах, а 
також соціальних і релігійних конфліктів. Попри негативні конотації, 
у мовних картинах світу поляків і українців збереглося також визна-
ння розуму й винахідливості єврейського народу.

Образ німця особливо виразно закріпився у мовах слов’янських на-
родів, зокрема у польській та українській, через багатовікові контакти 
з німецьким етносом – від торгівельних зв’язків і культурних впливів 
до військових конфліктів. Саме слово німець етимологічно пов’язане з 
«німим», «тим, хто не говорить нашою мовою» – маркер «чужинця». У 
ході дослідження виявлено основні семантичні домінанти – порядок, 
дисципліна, точність, а також негативні конотації, що пов’язані з істо-
ричними конфліктами та культурними стереотипами. 

Стереотип німця у польській мові пов’язаний з чіткою організаці-
єю, точністю, порядком, про що свідчать такі фразеологічні одиниці 
як niemiecki porządek – «взірцева організація, порядок до педантизму»; 
niemiecka precyzja – «надмірна точність»; robić coś po niemiecku – «викону-
вати щось педантично, з дотриманням усіх деталей». Історичний вимір, 
зокрема ХХ ст., сформував дещо інший стереотип німця, пов’язаний 
з жорстокістю та агресивністю, це знайшло своє відображення у та-
ких фразеологізмах, як niemieckie obozy – «символ масових репресій»; 
niemiecki but – «грубість, пиха, зарозумілість». В українській традиції 
уявлення про німців теж розвивається у двох напрямах: насамперед, 
це точність, порядок, раціональність: німецька точність – «зразкова 
пунктуальність, організованість»; німецький порядок – «системність і 



459Том ХLI

дисципліна». З іншого боку – це чужість, віддаленість, непорозуміння, 
наприклад, у прислів’ях: німець і в пеклі не свій, німецького розуму не 
треба у значенні «чужого не позичати». Фразеологізм німецька неволя 
асоціюється з поневоленням, втратою свободи і пов’язаний з історич-
ною пам’яттю (період війни, колонізації, німецьких поселень в Україні); 
фразеологізм німецька точність є запозиченим, мало поширеним, має 
значення «надмірна точність»; працювати, як німець – у розмовному 
варіанті – «ретельно працювати» (із нейтрально-позитивним забарв-
ленням); німецьке виховання – «строгість, дотримання правил»; німець 
розуму не проп’є – «про ощадність, мудрість». 

Таким чином, образ німця у польській та українській фразеоло-
гії є стереотипізованим і багатогранним. Він містить позитивні риси 
(порядок, точність, дисципліна), що вказують на повагу до органі-
зованості німецької культури, а також негативні конотації (жорсто-
кість, пиха, чужість), які закорінені в історичних реаліях. У польській 
мовній картині світу домінує протиставлення «німецький порядок – 
польський хаос», тоді як в українській – «німець як чужинець». Це 
свідчить про культурно-історичну специфіку формування етнічних 
образів у двох слов’янських народів.

Семантичними домінантами циганського етноніма є волелюб-
ність, мандрівний спосіб життя, схильність до хитрощів і непередба-
чуваності. Цигани (роми) протягом століть жили поруч із поляками та 
українцями, зберігаючи власну культуру й побут. Їхній кочовий спосіб 
життя, музичність, уміння заробляти різними ремеслами та водночас 
соціальна відокремленість зумовили формування в обох мовах стерео-
типних уявлень, відбитих у фразеології. У польській мові слово Cygan 
стало стійким компонентом численних фразеологізмів, що найчастіше 
мають негативно-іронічне забарвлення: kłamać jak Cygan – «безсором-
но брехати»; cygańska prawda – «брехня, викривлена правда». Крім того, 
у фразеологізмах із зазначеним етнонімом представлені передбачува-
ність, мінливість: cygańska dusza – «легковажна, неспокійна натура»; 
cygańskie życie – «життя без постійності, кочове» та музичність і свобо-
да: grać jak Cygan – «пристрасно виконувати музику» (у позитивному 
сенсі); cygańska wolność – «вільне, незалежне життя». Отже, у польській 



460 Київські полоністичні студії

фразеології циган – це водночас «обманщик і брехун», але й символ 
романтичної свободи. В українській традиції циганський етнонім та-
кож поєднує негативні та позитивні риси. Це, насамперед брехливість, 
хитрість: бреше, як циган; циганська правда – «неправда, викривлення 
істини; непостійність, легковажність»: циганська вдача – «мінливий, 
непередбачуваний характер»; циганське життя – «безхатнє, нестале 
існування». Серед позитивних рис зазначимо майстерність у музиці та 
ремеслі: грає, як циган на скрипці – «майстерно, пристрасно»; циган-
ський табір – «символ спільноти, колективного побуту»; волелюбність: 
циганська воля – «незалежність, життя без обмежень». Таким чином, в 
українській мові циган часто постає як «брехун», але водночас як уосо-
блення свободи, пристрасності та таланту.

Як бачимо, у польській та українській мовах цигани уособлюють 
брехню, хитрість, непередбачуваність. Також наявний мотив роман-
тичної свободи, музичний талант і пристрасність. Проте, у польській 
мові образ цигана частіше трактується іронічно, у поєднанні з відчу-
женням. Натомість в українській традиції він ближчий до фольклор-
но-романтичного образу – «вільна душа, майстерний музикант», хоча 
й негативні конотації (брехливість) теж виразні. Тобто, образ цигана у 
польській та українській фразеології амбівалентний: з одного боку, це 
символ брехливості, легковажності та нестабільності, з іншого – уосо-
блення свободи, пристрасті та музичності. Така подвійність зумовлена 
особливим статусом циганської спільноти в обох суспільствах: маргі-
налізованої, але водночас романтизованої у фольклорі та літературі.

Стереотипи угорця, румуна, болгарина не настільки поширені, як 
німець, жид чи циган, але теж закріпилися у польській та українській 
фразеологічній картині світу. Ці образи є менш поширені, проте вони 
відображають історичні контакти, геополітичну близькість і куль-
турні стереотипи. Образ угорця у польській фразеології асоціюється 
насамперед із традиційною дружбою: Polak, Węgier, dwa bratanki i do 
szabli, i do szklanki – «поляк і угорець – два брати: і до шаблі, і до чар-
ки». Угорці постають як союзники, близькі «сусіди по духу», що поєд-
нані любов’ю до вина, бенкетів та відваги. Однак, зустрічаємо поль-
ські фразеологізм uciekać jak Węgier z pola bitwy – «про боягуза або 



461Том ХLI

того, хто уникає обов’язків». В українській фразеології образ угорця 
фіксується рідше. Основний стереотип – майстерність у виноробстві: 
угорське вино – «символ доброї якості вина»; також угорська гостина 
– «велика кількість їжі, щедрість». Таким чином, загалом образ угорця 
в обох мовах позитивний, дружній, асоціюється з вином, веселощами 
та союзництвом.

Образ румуна у польській фразеології зустрічається рідко. Фра-
зеологізм Rumun jak Rumun – використовується як нейтральне по-
значення «типового представника нації», проте зустрічаємо і фра-
зеологізм rumuńska robota – «погана, неякісна праця». В українській 
фразеології образ румуна більш виразний через сусідство: румунська 
правда – «несправедлива домовленість» (аналог до циганської прав-
ди); румунський годинник – «фальшивка, підробка». Отже, в обох мо-
вах образ румуна радше нейтрально-негативний: він «інший», чужий, 
іноді хитрий чи бідний, але без різкої демонізації.

Образ болгарина у польській фразеології з’являється у зв’язку 
з культурною екзотикою (переважно через торгівлю, продукти): 
bułgarskie pomidory – стійкий символ якісних овочів у часи соцта-
бору. У прислів’ях болгарин рідко згадується, скоріше як «брат по 
слов’янству». Наявний також фразеологізм bułgarskie wesele – «гучна, 
бурхлива вечірка». В українській фразеології болгар згадують як ха-
зяйновитих, працелюбних землеробів. У радянську добу також закрі-
пився зворот болгарський перець «якісний, дефіцитний продукт» як 
бренд. Таким чином, можемо зазначити, що болгарин у польській та 
українській фразеології має позитивні конотації: працьовитість, ха-
зяйновитість, землеробська майстерність.

У польській та українській фразеології образи угорця, румуна й 
болгарина не належать до центральних, однак відбивають геополітич-
не сусідство та історичні стосунки, так угорець – символ дружби та 
вина (позитивний); румун – чужинець, іноді хитрий чи бідний (не-
гативний/нейтральний); болгарин – працьовитий землероб, поста-
чальник овочів (позитивний). Ці образи підтверджують, що навіть 
малочисельні етнофразеологізми є важливими маркерами міжетніч-
ної взаємодії.



462 Київські полоністичні студії

Образи турка і татарина у польській та українській фразеології 
мають виразне етнокультурне підґрунтя, пов’язане з історичними по-
діями, зокрема з війнами, нападами, релігійними протистояннями та 
тривалими контактами народів. Стереотипізація цих образів у мові 
відображає не лише минулі реалії, а й ментальні уявлення про «свого» 
та «чужого». Турки у польській та українській культурі асоціювалися 
передусім із загрозою з боку Османської імперії (битви під Хотином 
1621, Віднем 1683 тощо). Вони сприймалися як «ворог християнства», 
«небезпечний нападник», але водночас як символ сили, мужності та 
войовничості. Татари (переважно кримські) у свідомості українців 
і поляків закарбувалися як кочовики-воїни, що здійснювали напа-
ди, брали ясир, спустошували землі. Вони стали символом руйнівної 
сили, швидкості, дикості, але також витривалості.

Образ турка у польській фразеології представлений наступними 
одиницями: żyć jak Turek «жити безтурботно, у розкоші» (під впливом 
уявлення про «східний достаток»); pocić się jak Turek – «дуже сильно 
пітніти»; wróg jak Turek – «непримиримий воро»; przeklinać jak Turek – 
«лайливо, брутально висловлюватися»; goły jak święty turecki – «той, хто 
немає грошей, дуже бідний». В українській мові це фразеологізми ту-
рецька неволя – «символ тяжкого рабства, поневолення»; страшний як 
турок – «дуже грізний, лячний»; покорив, як турок полонянку – «зла-
мав, підкорив силою». Тобто, в українських і польських фразеологіч-
них одиницях образ турка є подвійним: з одного боку, це ворог, загарб-
ник, а з іншого – людина, що уособлює силу, темперамент, пристрасть.

В українській та польській фразеології татарин постає насампе-
ред як символ жорстокості, дикості, руйнівної сили, але також – швид-
кості, енергійності: пол. dziki jak Tatar – «дуже дикий, некультурний»; 
pędzić jak Tatar – «їхати, мчати дуже швидко»; być okrutnym jak Tatar 
– «бути надзвичайно жорстоким»; укр. татарська неволя – «символ 
полону, страждань»; як татарин налетів – «раптово напав, агресивно 
повівся»; татарська орда –«символ хаосу, безладу, дикої сили».

Отже, образи турка і татарина у польській та українській фра-
зеології є переважно негативними, пов’язаними з історичними кон-
фліктами та стереотипами «ворога». Спільним є вживання порів-



463Том ХLI

нянь, що підкреслюють дикість, жорстокість, войовничість. Водночас 
у польській мові образ турка має й амбівалентний відтінок – з ним 
асоціюється достаток, екзотика, пристрасть, що рідше простежується 
в українській традиції. У сучасному вжитку частина цих фразеоло-
гізмів архаїзується, але вони залишаються культурно маркованими 
знаками історичної пам’яті.

Стосовно стереотипних уявлень про росіянина, зафіксованих у 
польській та українській фразеології, було виявлено, що цей образ 
здебільшого пов’язаний із агресивністю, грубістю, пияцтвом і непе-
редбачуваністю, а також з історичними асоціаціями поневолення та 
імперського тиску. 

Росіяни протягом століть були для поляків і українців важливим 
«іншим»: сусідом, імперським конкурентом, загарбником. Це відби-
лося у фразеологічній системі, яка акумулювала негативні стереотипи 
– «варвар», «пияк», «загарбник». Водночас образ росіянина виявляє 
деякі елементи фольклорної іронії, що дозволяє зрозуміти його сим-
волічну роль у двох слов’янських культурах. Образ росіянина у поль-
ській фразеології відображає брутальність, варварство: ruski mir (у 
сучасному дискурсі) – «імперська агресія, ідеологічне нав’язування»; 
ruski sołdat – «символ жорстокого, неосвіченого, примітивного воя-
ка». Також відображено пияцтво та дикість: pić jak Ruski – «пити без 
міри»; ruska fantazja – «дика, нерозумна ідея, абсурд»; безлад, невпо-
рядкованість: ruski bałagan – «хаос, неорганізованість». Польська 
фразеологія часто підкреслює опозицію «цивілізоване – варварське», 
відмежовуючи себе від «руського». Образ росіянина у польській мові 
досліджувався багатьма мовознавцями [5].

В українській фразеології образ росіянина – це образ загарбника, 
поневолювача: московська неволя – «ярмо, поневолення»; московський 
цар – «деспотична влада»; а також брутальність, жорстокість: москов-
ська ласка – «прихована загроза; удавана доброта, що обертається 
злом»; московська правда – «несправедливість, кривда». Образ росія-
нина – це і пияцтво: п’є, як москаль – «символ надмірного вживання 
алкоголю»; і чужість: москаль – не свій брат (прислів’я). Таким чи-
ном, можемо зазначити, що і в польській, і в українській фразеології 



464 Київські полоністичні студії

образ росіянина пов’язаний із пияцтвом, брутальністю, варварством, 
хаосом. Обидві мовні картини акцентують на його агресивності та 
загарбницькому характері. Проте, у польській традиції росіянин сим-
волізує передусім «варвара зі Сходу», що протиставляється європей-
ській культурі; натомість в українській традиції – це передусім «поне-
волювач», який уособлює московську загрозу, деспотизм і імперську 
неправду. Образ росіянина у польській та українській фразеології 
майже цілком негативний. Він позначає чужинця, агресора, деспо-
та, пияка. Водночас у польській мовній картині світу підкреслюється 
відмінність цивілізацій («русский варвар»), а в українській – власний 
історичний досвід поневолення («московський гнобитель»). Таким 
чином, етнофразеологізми з компонентом росіянин/москаль є марке-
рами історичної пам’яті та культурного протиставлення.

Розглянемо також стереотипи, пов’язані з власною нацією (само-
стереотипи). У польській мові це polska gościnność – «позитивне са-
мосприйняття: щедрість, відкритість»; Polak potrafi – «поляки здатні 
долати труднощі та досягати успіху, особливо в ситуаціях, коли інші 
вважають щось неможливим»; polska fantazja – «водночас і роман-
тизм, і легковажність». Також наявні такі прислів’я, як Polak mądry po 
szkodzie – «поляк мудрий після шкоди (робить висновки занадто піз-
но)»; jedność narodowa trwa od święta do święta – «національна єдність 
триває від свята до свята», gdzie dwóch Polaków, tam trzy zdania – «де 
двоє поляків, там три думки», Polacy nie gęsi, swój język mają, у яких 
виражено особливості національного характеру.

В українській мові маємо фразеологічні одиниці українська щедрість 
– «традиційна гостинність», українська душа – «широка, відкрита, емо-
ційна, гостинна»; дурна українська натура – «іронічна самокритика».

У польській та українській фразеології можемо також зустріти 
стереотипи українець / поляк у дзеркалі іншої мови, тобто стерео-
тип українця у польській мові та стереотип поляка в українській. У 
польській мові зустрічаємо фразеологізми być jak Ukrainiec – głodny i 
dumny –«образ гордого, але бідного українця» (зустрічається у старих 
джерелах); zrobić po ukraińsku – «погано зробити, іноді – по-своєму, 
незрозуміло». В українській мові наявні фразеологізми поляк ніколи 



465Том ХLI

правди не скаже – застарілий, рідкісний вислів; польська гоноровість 
– часто нейтрально або з іронією; поляк пан, а хата гола – народне 
прислів’я про показну гордість. Дослідники зазначають, що «з точки 
зору молодого українця, позитивні конотації щодо поляків явно до-
мінують над негативними» [7, c. 169]. 

Образ українця в польській фразеології часто вторинний, рідше 
зустрічається. В українській – поляк постає як гоноровий, гордий, 
іноді – чужий. В обох мовах сучасна фразеологія позбавляється не-
гативного етнічного маркування. 

Самостереотипи у польській та українській фразеології поєдну-
ють гордість і самоіронію. Вони показують прагнення обох народів до 
свободи та гостинності, але водночас виявляють схильність до вну-
трішніх конфліктів та надмірного індивідуалізму. Ці уявлення відо-
бражають не лише мовну традицію, а й історичний досвід, формуючи 
своєрідний культурний код кожної нації.

Висновки та перспективи дослідження. У фразеологізмах закла-
дено не лише оцінку, але й етичні та моральні уявлення певного етносу. 
Аналіз показує, що польська й українська фразеологія фіксує близькі 
за змістом етнічні стереотипи, зумовлені географічною близькістю, 
історичними контактами, спільним досвідом імперських конфліктів. 
Польські фразеологізми частіше мають іронічну, саркастичну форму. 
В українській мові переважає відкрита негативна оцінка для «чужих» 
і позитивна для «своїх». Польська та українська фразеологія зберігає 
численні сліди етностереотипів, сформованих упродовж тривалого 
історичного досвіду. У більшості випадків вони відображають або 
конфліктну взаємодію між етносами, або тривалі уявлення про «чу-
жого» як загрозу або виклик. Проте в деяких випадках маємо справу 
зі стереотипами, що набувають позитивної або амбівалентної оцін-
ки. Аналіз польських і українських фразеологізмів із етнонімічними 
компонентами дозволяє зробити низку узагальнень щодо природи 
й функціонування стереотипів у мовній картині світу обох народів. 
По-перше, в обох мовах етнофразеологізми є важливою частиною на-
ціонального фразеологічного фонду, що відображає соціальні, куль-
турні й історичні уявлення про інші етноси. Найбільш частотними 



466 Київські полоністичні студії

виявляються образи таких етносів, як німці, євреї, цигани, росіяни, що 
мають глибоке історичне коріння та багатий фразеологічний діапа-
зон. По-друге, польська фразеологія загалом демонструє дещо більшу 
відкритість до амбівалентних і позитивних конотацій, тоді як україн-
ська мова фіксує переважно негативні стереотипи, особливо у вира-
зах із етнонімами жид, москаль, циган. Це можна пояснити різницею 
в історичному досвіді, типі міжетнічних контактів і функціонуванні 
етнічних груп у межах суспільств. По-третє, частина фразеологізмів 
репрезентує стереотипи про «своїх» – українців чи поляків – крізь 
призму погляду «іншого» або на основі внутрішньої іронії. 

Фразеологія, будучи відображенням колективної мовної пам’яті, 
консервації оцінок та емоцій, водночас залишається чутливою до 
змін у культурі. Подальше вивчення етнофразеології сприятиме ро-
зумінню мовної картини світу, динаміки міжкультурної взаємодії та 
формування національної ідентичності.

ЛІТЕРАТУРА
1. Мудрий М. (2000). Образ поляка (Польщі) та німця (Німеччини) в су-

часних українських шкільних підручниках з історії. У Polska Niemcy Ukraina 
w Europie. Narodowe indentyfikacje i europejskie integracje w przededniu XXI wie-
ku, red. W. Bonusiak. Rzeszów. s. 139-144.

2. Назаренко О. В. (2001). Українська фразеологія як вираження націо-
нального менталітету. Дис…канд. філол. наук: 10.02.01 – українська мова. 
Дніпропетровськ. 192 с.

3. Онуфрійчук Г. І. (2016). Лінгвокультурний потенціал української ет-
нофразеології: асоціативне поле «ЛЮДИНА В КОЛІ ІНШИХ ІСТОТ». Дис…
канд. філол. наук: 10.02.01 – українська мова. Київ. 261 с.

4. Портнов А. (2003). Почути Іншого. Критика (Київ). № 7 8 (69-70). с. 
5-9.

5. Bartmiński J., Lappo I., Majer-Baranowska U. (2002). Stereotyp Rosjanina i 
jego profilowanie we współczesnej polszczyźnie. W Etnolingwistyka. T. 14. Lublin. 
S. 105-151.

6. Bartmiński J. (2007). Stereotypy mieszkają w języku. Studia etnolingwi-
styczne. Lublin.

7. Krawczuk A. (2008). Nowe profile ukraińskiego stereotypu Polaka (na pod-
stawie ankietowania studentów lwowskich). Postscriptum Polonistyczne. Katowi-
ce. № 1 (1). S. 147-170.



467Том ХLI

8. Pietrzak H. (2000). Stereotypy polsko-ukraińskie i sposoby ich przezwycię-
żania. W Polska Niemcy Ukraina w Europie. Narodowe indentyfikacje i europejskie 
integracje w przededniu XXI wieku, red. W. Bonusiak. Rzeszów. s. 198.

9. Strumiński B. (1995). Stereotyp Polaka w przysłowiach ukraińskich. W Na-
rody i stereotypy, red. T. Walas. Kraków. s. 137-145.

REFERENCES
1. Mudryi, M. (2000). Obraz poliaka (Polshchi) ta nimtsia (Nimechchyny) v 

suchasnykh ukrainskykh shkilnykh pidruchnykakh z istorii. In W. Bonusiak (Ed.), 
Polska Niemcy Ukraina w Europie. Narodowe indentyfikacje i europejskie integracje 
w przededniu XXI wieku (p. 139–144). Rzeszow. [in Ukrainian]

2. Nazarenko, O. V. (2001). Ukrainska frazeolohiia yak vyrazhennia 
natsionalnoho mentalitetu (PhD dissertation). Dnipropetrovsk. [in Ukrainian]

3. Onufriichuk, H. I. (2016). Linhvokulturnyi potentsial ukrainskoi 
etnofrazeolohii: asotsiatyvne pole “Liudyna v koli inshykh istot” (PhD dissertation). 
Kyiv. [in Ukrainian]

4. Portnov, A. (2003). Pochuty Inshoho. Krytyka, 7–8(69–70), 5–9. [in 
Ukrainian]

5. Bartminski, J., Lappo, I., & Majer-Baranowska, U. (2002). Stereotyp 
Rosjanina i jego profilowanie we wspolczesnej polszczyznie. In Etnolingwistyka 
(Vol. 14, p. 105–151). Lublin. [in Polish]

6. Bartminski, J. (2007). Stereotypy mieszkaja w jezyku. Studia etnolingwistyczne. 
Lublin. [in Polish]

7. Krawczuk, A. (2008). Nowe profile ukrainskiego stereotypu Polaka (na 
podstawie ankietowania studentow lwowskich). Postscriptum Polonistyczne, 1(1), 
147–170. [in Polish]

8. Pietrzak, H. (2000). Stereotypy polsko-ukrainskie i sposoby ich 
przezwyciezania. In W. Bonusiak (Ed.), Polska Niemcy Ukraina w Europie. 
Narodowe indentyfikacje i europejskie integracje w przededniu XXI wieku (p. 198). 
Rzeszow. [in Polish]

9. Struminski, B. (1995). Stereotyp Polaka w przyslowiach ukrainskich. In T. 
Walas (Ed.), Narody i stereotypy (p. 137–145). Krakow. [in Polish]


