
347Том ХLI

УДК 821.162.1.0.09+821.162.3.0.09+111.852

Ростислав Радишевський 
ORCID 0000-0002-5279-8232

ДО ПРОБЛЕМИ НІЦШЕАНСТВА  
В ПОЛЬСЬКОМУ 

ТА УКРАЇНСЬКОМУ МОДЕРНІЗМІ.  
ВАЦЛАВ БЕРЕНТ І ЛЕСЯ УКРАЇНКА

Анотація. У статті розглянуто механізми адаптації й переосмис-
лення ніцшеанства в контексті критики декадентства, чистого мисте-
цтва, естетизму в творчій практиці Вацлава Берента і Лесі Українки. 
Простежено, як майже одночасно у польського та українського модерніс-
тів з’являються контроверсійні інтенції, незгода і полеміка з поширени-
ми наприкінці ХІХ  століття декадентськими настроями, ідеями песи-
мізму, розпачу, абсолютизації краси як категорії філософської естетики. 
Акцентовано, що у В.  Берента ніцшеанський дискурс втілено головним 
чином в романній прозі, у Лесі Українки нові ідеї адаптуються в різних 
жанрах, у слові як такому. Зроблено висновок про синхронне переміщення 
філософських концептів Ф. Ніцше у текстах обох митців. Простеже-
но спільне й відмінне у трактуванні проблеми волі і неволі, призначення 
митця й мистецтва, стильової своєрідності та естетичної цінності 
модернізму. Окреслено перспективи дослідження польсько-українського 
літературного дискурсу помежів’я століть в аспекті культурних і тран-
скордонних переміщень. 

Ключові слова: декадентство, естетизм, критика, модернізм, ніцшеан-
ство, культурне переміщення.

Інформація про автора: Радишевський Ростислав Петрович, академік 
НАН України, доктор філологічних наук, професора, завідувач кафедри по-
лоністики Навчально-наукового інституту філології Київського національ-
ного університету імені Т. Г. Шевченка.

Електронна пошта: rostyslav.r58@gmail.com 



348 Київські полоністичні студії

Rostyslav Radyshevskyi

ON THE PROBLEM OF NIETZSEANISM IN POLISH  
AND UKRAINIAN MODERNISM. WACŁAW BERENT  

AND LESIA UKRAINKA

Abstract. The article explores the mechanisms of adaptation and reinterpretation 
of Nietzscheanism in the context of the critique of decadence, l’art pour l’art, and 
aestheticism in the literary practices of Wacław Berent and Lesia Ukrainka. It 
traces how the Polish and Ukrainian modernists developed controversial intentions, 
disagreement, and polemics with the widespread fin-de-siècle sentiments of decadence, 
pessimism, despair, and the absolutization of beauty as a category of philosophical 
aesthetics almost simultaneously. The article emphasizes that in W. Berent’s work, 
the Nietzschean discourse is primarily embodied in novelistic prose, while in Lesia 
Ukrainka’s case, new ideas are adapted across various genres, in the word as such. 
It concludes that the philosophical concepts of F.  Nietzsche were synchronously 
transposed into the texts of both authors. The article also examines similarities and 
differences in their treatment of the issues of will and unfreedom, the role of the artist 
and art, stylistic distinctiveness, and the aesthetic value of modernism. Finally, it 
outlines prospects for further research into the Polish-Ukrainian literary discourse at 
the turn of the century through the lens of cultural and cross-border transfers.

Keywords: decadence, aestheticism, criticism, Modernism, Nietzscheanism, cul-
tural transfer.

Information about author: Rostyslav Radyshevskyi, Academician of the 
National Academy of Sciences of Ukraine, Doctor of Philology, professor, head of the 
department of Polish studies, Educational and Scientific Institute of Philology, Taras 
Shevchenko National University of Kyiv.

E-mail: rostyslav.r58@gmail.com 

Rostysław Radyszewśkyj

DO PROBLEMU NIETZSEANIZMU W POLSKIM I UKRAIŃSKIM 
MODERNIZMIE. WACŁAW BERENT I ŁESIA UKRAINKA

Abstrakt. W artykule przeanalizowano mechanizmy adaptacji i reinterpretacji 
nietzscheanizmu w kontekście krytyki dekadencji, sztuki czystej i estetyzmu w 



349Том ХLI

twórczości Wacława Berenta i Łesi Ukrainki. Prześledzono, jak niemal równocześnie 
u polskich i ukraińskich modernistów pojawiają się kontrowersyjne intencje, 
niezgoda i polemiki z dekadenckimi nastrojami, ideami pesymizmu, rozpaczy i 
absolutyzacji piękna jako kategorii estetyki filozoficznej, rozpowszechnionymi pod 
koniec XIX wieku. Podkreślono, że u W. Berenta dyskurs nietzscheański ucieleśnia się 
głównie w prozie nowelistycznej, u Łesi Ukrainki nowe idee są adaptowane w różnych 
gatunkach, w słowie jako takim. Wnioski dotyczą synchronicznego przepływu 
koncepcji filozoficznych F. Nietzschego w tekstach obu artystów. Prześledzono to, co 
wspólne i odmienne w interpretacji problemu woli i niewoli, celu artysty i sztuki, 
oryginalności stylistycznej oraz wartości estetycznej modernizmu. Nakreślono 
perspektywy badania polsko-ukraińskiego dyskursu literackiego pogranicza wieków 
w kontekście ruchów kulturowych i transgranicznych.

Słowa kluczowe: dekadentyzm, estetyzm, krytyka, modernizm, nietzscheanizm, 
transfer kulturowy.

Nota o autorze: Rostysław Radyszewśkyj, akademik Narodowej Akademii 
Nauk Ukrainy, doktor habilitowany, profesor, kierownik Katedry Polonistyki 
Dydaktyczno-Naukowego Instytutu Filologii Narodowego Uniwersytetu imienia 
Tarasa Szewczenki w Kijowie.

E-mail: rostyslav.r58@gmail.com 

Вацлав Берент (1873–1940) і Леся Українка (1871–1913) – непере-
січні постаті в літературі помежів’я ХІХ–ХХ століть. Дослідження гене-
тико-контактних зв’язків між ними навряд чи продуктивне, натомість 
типологічний підхід до інтерпретації національних модернізмів (укра-
їнського і польського), ролі та статусу мистецтва у ньому, питомої ваги 
естетизації та, зрештою, ідеї мистецтва для мистецтва цілком можливий 
з огляду на загальні тенденції епохи. Нам уже доводилося писати про 
критику польського модернізму у Лесі Українки , яка не згадує В. Берен-
та, можливо, тому, що його роман “Próchno” (1901) ще не побачив світ. 
Незважаючи на це, обидва модерністи виступають майже одночасно в 
літературі, кожний зі своїми розрахунками з позитивізмом, який часа-
ми асоціюється з капіталізмом. Найважливіше, що у творчість україн-
ського і польського модерністів органічно вплітається ніцшеанство як 
дискурс, світогляд, мовлення, ставлення до традиції. Так, переклад Бе-
рента твору Ніцше “Tako rzecze Zaratustra” (1905) цінний не лише своєю 



350 Київські полоністичні студії

відповідністю оригіналу, але й художніми особливостями, поетикою, 
притаманними манері польського письменника. Берент у власних ав-
тоцитаціях провадить діалог з ідеями Ніцше, думками про сучасну 
цивілізацію, відношення індивідуальності і суспільства, акторства, фі-
лістерства тощо. Точно визначив своєрідність рецепції філософських 
поглядів Ніцше у творчості Берента Р. Нич: “Bronił Berent Nietzschego 
humanistę przed Nietzschem bogoburcą i niszczycielem. Należał do tych 
czytelników i interpretatorów, którzy wybierali Nietzschego “miękkiego”, a 
łagodzili sens tez formułowanych przez “twardego”, neutralizując ekstremy, 
w które on z upodobaniem i nie bez rozmysłu popadał u . Podjął Berent i 
rozwinął humanistyczną treść nietzscheanizmu: waloryzację niezłomnego 
aktywizmu i wszechstronności człowieka — odważnie wychylonego w 
przyszłość, w “dal”, indywidualnie realizującego cele ponadjednostkowe” 
(Nycz 1976, 60).

Ніцшеанізм виявився вельми придатною оптикою для протистав-
лення модернізму позитивізму. Адже література нової генерації праг-
нула розглядати актуальні питання сьогодення в культурній площині, 
у відриві від практичних явищ. На черзі дня постає трактування куль-
тури як самодостатньої галузі, здатної передати кризу епохи. Очевид-
но, кризові процеси були пов’язані з наростанням суб’єктивізму, який 
відділяє людину від Бога і стає підґрунтям соліпсичного, монадичного 
Я у структурі модерністської свідомості. Зазначимо, що Берент був не 
один, адже творці модернізму В. Реймонт, В. Оркан, С. Жеромський, 
Я. Каспрович, С. Пшибишевський, Т. Міцинський зверталися у своїх 
творах до типово ніцшеанських мотивів страху, страждання, смерті, 
творчо використовували образи стихій вогню, землі, води, діонісійську 
міфологію. Усе це узгоджується з головною тезою Ніцше – «wszystko 
co powstaje, musi być przygotowane na bolesny upadek». Саме діонісій-
ство передбачало зміни, діалектику перетворень, відродження і смерть 
усього живого. Звісно, тут відчитуються не лише ідеологеми не лише 
Ніцше і Шопенгауера, а екзистенціалізм Гейдеггера. 

Ставлення Лесі Українки до модернізму не було одновекторним, 
адже вона усвідомлювала наявність у ньому як безпосередньо естетич-
них складників, так і нової суспільної моралі. Вкрай нагальна потреба 



351Том ХLI

їхнього розмежування для адекватного аналізу нових тенденцій в укра-
їнській і польській літературі постулюється поеткою в статті «Заметки о 
новейшей польськой литературе» (1901). Про накреслені лінії найнові-
шого літературного процесу варто говорити у зв’язку з визріванням в її 
літературно-критичній свідомості самої ідеї модерни, кардинально від-
мінного від попередніх етапів типу естетики, поетики, художньої реф-
лексії. Спроба діагностувати стан сучасної літератури є помітною вже 
в доповіді «Малорусские писатели на Буковине» (1899), де відділена від 
народництва модерна література лише несміливо означуються на рівні 
тенденцій, відчувань, інтуїтивних прозрінь. Умовний поділ Лесі Укра-
їнки представленого Ю. Федьковичем, з одного боку, і В. Стефаником і 
О. Кобилянською, з іншого боку, вітчизняного письменства ґрунтується 
саме на питомій вазі модерності в їхніх творах. Лейтмотив доповіді – за-
хист новацій у літературі й приховане заперечення народництва. Варто 
зауважити, що авторка ще не уявляла чітко, яким має бути модернізм, 
нашкіцування якого не давало цілісної програми, естетичної парадигми, 
філософії творчості. Вона спостерігає, оцінює збоку, на відстані, не ото-
тожнюючи себе з цим новим напрямом. Найважливіше, що вона відчула 
принципово нові філософські віяння у творчості сучасників, зокрема у 
Кобилянської. При цьому ця філософія була близькою самій Лесі, осо-
бливо в розробці ins Blau, специфічного концепта «синьої далечіні», ви-
щого світу. «Действительно, Кобылянская, пережившая сильное влияние 
философии Ницше, обнаруживает часто стремление к идеалу «сверхче-
ловека», что приводит ее иногда к расплывчатым и отвлеченным меч-
там, но зато парадоксальный дух Ницше развил у молодой буковинской 
писательницы гораздо большую смелость мысли и воображения, чем мы 
привыкли видеть у большинства писателей- русинов» (Леся Українка, 
Т. 7., 2021, 106). Для самої Лесі ніцшеанство було складною проблемою, 
що вимагала обережного застосування до рідного ґрунту. Враховуючи 
те, що польська модерна починається з декадентської рецепції Шопенга-
уера і Ніцше, підхід української письменниці міг бути опосередкованим 
цим чинником. Саме тому її власне сприйняття Ніцше зумовлене цією 
ситуацією культурного переміщення, трансформації та нелінійного за-
своєння ідей німецького мислителя на українському ґрунті. Справедли-



352 Київські полоністичні студії

во зазначає С. Павличко: «Леся Українка належала до критиків Ніцше. 
Однак ставлення до Ніцше видається їй питанням настільки важливим, 
що вона з’ясовує його у своєму другому листі до Кобилянської: «Не у 
всьому я можу цілком співчувати Вам, так, наприклад, я не поділяю Ва-
шого ніцшеанства, бо сей філософ ніколи не імпонував мені яко філософ 
: його ідеал Uebermensch-a, тієї Blonde Bestie, якось не чарує мене. Його 
афоризми справді часом блискучі і гарні, але я не кохаюсь в афоризмах. 
Таке ніцшеанство не повинно становити між нами стіни, у мене є один 
дуже близький друг ніцшеанець, або щось коло того, і він мириться якось 
з моїми виступами проти “blonde Bestien”… Насамкінець, методологічно 
значущий для нас висновок С. Павличко формулює так: «З безпосеред-
ніх сучасників Лесі Українки під знаком Ніцше розвивалася «польська 
модерна», до якої Леся Українка так само мала амбівалентне ставлення» 
(Павличко 1999, 47-48).

Найважливіше, що в контексті нової літературної парадигми 
осмислено роль і функції критика в художньому процесі. На думку 
Лесі Українки, критик має бути ідеологом, а письменник – виконува-
чем його приписів. Проте така концепція є дещо хибною і спотворює 
іманентні закони літератури. Лише нові явища, ідеї, естетичні й поети-
кальні прийоми здатні скерувати національне письменство у потрібно-
му напрямку. Чіткого визначення шляхів розвою літератури ми поки 
що не знаходимо у Лесі Українки, проте культурно-цивілізаційний 
орієнтир уже більш-менш прояснився. Це Європа як концепт, маркер 
відкритості і прогресивного мислення. Ба більше, вже на цьому етапі 
запропоновано трактування модернізму в широкому діапазоні, поза 
межами суто іманентних законів літератури, в тісному зв’язку з озна-
ченням модерністичної доби в історії України. Саме тому значна ува-
га приділяється мистецтву, яке долає власні межі і поєднується з кри-
тикою, стає невід’ємною частиною синтетичних процесів у культурі 
помежів’я ХІХ–ХХ століть. Безсумнівно, на черзі дня, і не лише для Лесі 
Українки, була боротьба з народництвом у літературі. Однак ця колізія 
не випинається, а залишається десь у підтексті. Значення цієї першої 
спроби осмислити нові явища в літературі підкреслила С. Павличко: 
«Стаття Лесі Українки стала одним з перших симптомів критичного 



353Том ХLI

осмислення цього процесу. Однак будучи імпульсом до модернізації, 
антинародництви не становило і не могло становити виняткову суть 
модернізму… Протест проти народництва, який виявився в статті Лесі 
Українки, становив лише частину літературного процесу fin de siècle, 
перший крок до модернізму як стилю мислення й культурного дискур-
су» (Павличко 1999, 42). Насправді завдання української авторки було 
набагато ширшим і передбачало через посередництво народництва 
критику декадентських тенденцій у польській літературі. 

Тому в статті “Uwagi o najnowszej literaturze polskiej” критикиня 
вдається до деконструкції інтерпретаційних штампів поляків щодо 
міфологізації своєї літературної спадщини – особливо романтиків. 
Письменниця зазначає, що навіть такий «серйозний і сумлінний кри-
тик-учений, як пан Хмєльовський» не здатний уникнути дифірам-
бічної тональності у своїх розмислах про польських романтиків. На 
противагу цьому далекому від критичного аналітизму підходу Леся 
обирає іронічний «тон», який був свідченнями зрілості її таланту. Ви-
знаючи заслуги і геній великих польських романтиків і простежую-
чи їхній вплив на подальший розвиток літератури та вона все ж не 
вбачає в польському романтизмі якоїсь спеціальної харизматичності. 
Вона його урівнює і типологізує з іншими національними різновида-
ми європейського романтизму. Характуризуючи «українську школу» 
польських романтиків, саме історичне явище якої Леся сприймала як 
перехідну ланку між романтизмом та «народницькою» літературою, 
українська письменниця далека від ідеалізації чи перебільшення зна-
чення цього феномена в історії польської літератури. З народниць-
ким напрямом, соціальністю літератури Леся Українка пов’язувала 
цілий конструктивний етап у розвитку письменства, що відрізняло її 
від загалу польської критики того періоду. Саме народництво сприя-
ло відновленню жанрових модифікацій польської епічної прози, від-
родило до життя новелу з її всеохопністю і синтезом і конкретизува-
ло ідею «органічної праці». Час розквіту «народництва» письменниця 
пов’язує з іменами  Болеслава Пруса, Елізи Ожешкової, Генрика Сен-
кевича. Проте у деяких із цих письменників вона вбачала риси нової 
естетики, елементи модерністичного письма. 



354 Київські полоністичні студії

На модернізм Леся Українка дивилася як на відродження поезії 
після тридцятилитнього напівсну – у цій новій поезії «мороку» пись-
менниця вбачала відголоски різноманітних «песимістичних течій» 
світової літератури. Разом з тим письменниця відзначає, що поль-
ський модернізм мав і власний ґрунт, його появу підготували трагічні 
протиріччя романтиків, крах ідеалів польської шляхти, виродження 
позитивістсько-народницької літератури, герої якої «только страда-
ют и больше ничего». 

Леся Українка чудово розумілась на метафориці теорій «чистого 
мистецтва», найяскравішим виразником яких у Польщі став С. Пши-
бишевський. Ставлення до подібних теорій є відсторонено-іроніч-
ним, і це при тому, що сама українська письменниця була в своїй 
творчості модерністкою. Головним принципом нової естетики для 
С. Пшибишевського є «сила, энергия самодовлеющая, ничему не под-
чиненная». Митець – «жрец этой новой религии искусства» – стоїть 
понад життям, не має ніяких обмежень, обов’язків, мети, а тому не 
зрозуміло, «почему, собственно, он должен признавать силу? Это 
ведь несколько мешает абсолютной свободе» . Головну увагу авторка 
статті зосереджує на критиці теоретичних положень маніфесту поль-
ської модерни – збірки С. Пшибишевського «На дорогах душі». Мис-
тецтво для С. Пшибишевського позаідейне. Коли воно служить сус-
пільності чи моралі – це вже не мистецтво. Низькопробним вважає 
він і «искусство демократическое, искусство для народа». «Абсолют-
но свободному художнику», іронізує Леся Українка, суворо забороне-
но мати щось спільне з реалізмом і політикою, зображати натовп. Він 
має право показувати лише несвідомі почуття «обнаженной души». 
У цьому повороті літератури до надмірного зображення фізіології 
душі відчитується думка про те, що «народницький період польської 
літератури змінився на безкінечно буржуазний голий естетизм Пши-
бишевського» (Якубський 2012, 269). У контексті полеміки з відірва-
ним від ґрунту естетизмом Леся Українка з’ясовує місце і роль нових 
літературних течій, зокрема неоромантизму, засилля в письменстві 
народництва. Обстоюючи інновації, у листі до матері вона фіксує змі-
ни вже на рівні організації літературного життя: «Далі провести ви-



355Том ХLI

разну антитезу німецького і французького новоромантизму і навіть 
порівняти берлінській літературні «кабачки» з такими ж «кабачками» 
Латинського квартала, – посередині між Францією і Німеччиною по-
ставити польську модерну (chef – Пшибишевський), а в пряму залеж-
ність від Пшибишевського Крушельницького і С, виразно одрізнив-
ши од них Кобилянську і вказавши вплив на неї Якобсена і данців...» 
(Леся Українка, 2021, Т. 13, 207).

Леся Українка дошкульно викрила не тільки безперспективність 
теоретичних засад представників «мистецтва для мистецтва», а й 
показала, що на практиці цей новий напрямок створив «литературу 
самых низких инстинктов без всякого критического выбора». Вона 
наголосила, що «свободные артисты» продали себя всяким набобам – 
кто же может лучше платить? – и наложили на себя невидимые цепи, 
обманывая свет теорийками о независимости».

Згадана стаття Лесі Українки — це своєрідний огляд польської лі-
тератури другої половини ХІХ  ст. У біографічній довідці, уміщеній 
у хрестоматії «Українська література», М. Якубець назвав цю студію 
української письменниці одним із «найцікавіших голосів непольської 
критики про сучасне літературне життя в Польщі». Пізніше, розгля-
даючи творчість видатної української поетки в статті «Леся Українка 
і польська романтична література», критик назвав «Заметки о но-
вейшей польской литературе» «одним із найцікавіших документів 
з історії польсько-російських і польсько-українських літературних 
відносин кінця ХІХ і початку ХХ ст.». Науковець цілком слушно під-
креслив, що Леся Українка у своїй статті, виступаючи проти модер-
нізму й декадентства, дала «генеральний бій» вадам традиційного 
польського романтизму.

Леся Укpaїнка не знаходить пожаданого «синтезу» – нового ме-
тоду-стилю, який декларувала сучасна їй польська критика. Найкра-
щим проявом синтезу в мистецтві українська письменниця вважала 
гармонійне поєднання демократичного романтизму й реалізму (тоб-
то, власне, «новоромантизм»). Художник слова не повинен обмежува-
тися лише побажаннями, щоб людство «було щасливим», він мусить 
кликати до боротьби за це щастя. Це є необхідною умовою нового 



356 Київські полоністичні студії

синтезу. Тому письменники типу Немоєвського і Жеромського ство-
рюють враження «чего-то бесконечно нежного и любящего, но не 
сильного, свободного духом». Називаючи польську літературу ново-
го часу «разнообразной и крайне интересной», Леся Українка, завер-
шуючи статтю, пише, що заклик до синтезу доцільно замінити іншим: 
«Свободы духа, отваги во что бы то ни стало!».

Визначені пріоритети позначилися й на усвідомленні ролі поль-
ської літератури в розвитку модернізму, її національної специфіки, 
шляхів адаптації й переосмислення європейської естетичної пара-
дигми. Про це йдеться у вищезгаданій статті, яка являє собою досвід 
критичної інтерпретації польської модерни. Передовсім це був анти-
позитивістичний вибір угруповання «Молодої Польщі» та Станіслава 
Пшибишевського. Не буде зайвим наголосити, що польська модерна 
починається саме в декадентській площині, зокрема з надмірної уваги 
до праць А. Шопенгауера і Ф. Ніцше з притаманними їм песимізмом, 
критикою моралі, гносеологією мистецтва, акцентом на різноманіт-
них психологічних девіаціях. Г.  Корбич зазначає: «Зокрема, в укра-
їнській критиці з ним (Ніцше – Р.  Р.) пов’язується: модерністський 
перелом епохи fin de siècle я Європі та його відлуння в українській 
культурі, виховний і креативний вплив філософа як на самих пись-
менників, так і на їхню літературно-художню практику, закладання 
принципів та структурних ознак релятивного мислення (відносності 
дотеперішнього людського знання та абсолютизованих істин, умов-
ності моральних уявлень та понять тощо)» (Корбич Г., 2010, с. 257). 

Крім того, традиції європейського символізму, зокрема «Квіти 
зла» Бодлера (перекладені польською 1894 р.), шедеври М. Метерлін-
ка у перекладі З. Пшесмицького-Міріама свідчили про неабиякий ін-
терес до польської літератури до найновіших мистецьких тенденцій. 
До речі, зацікавленість творчістю представників європейської модер-
ни Метерлінком, Ніцше, Гюїсмансом, Верленом, Ібсеном, Гауптманом 
характерна і для українських письменників. Не можна виключати, що 
саме ідеї Ніцше послужили своєрідною посередницькою стратегією, 
трансфером, за допомогою якого Леся Українка пояснювала модер-
нізм як принципово нову художньо-мистецьку стратегію. Адже саме 



357Том ХLI

цей німецький філософ інспірував антинародницький дискурс, бо-
ротьбу с психологією натовпу.

Проте Ніцше не був звичайним об’єктом рецепції, радше йдеть-
ся про критичне ставлення до нього, заперечення основоположних 
підстав його філософії. Водночас потрібно зважати на те, що знайом-
ство з працями німецького мислителя було дещо звульгаризованим 
на підставі поверхових уявлень про нього з різноманітних критичних 
джерел. Парадокс полягає в тому, що потужний вплив індивідуаліс-
тичного світогляду Ніцше на неоромантизм Лесі Українки не підля-
гає запереченню. Проте сама авторка не усвідомлювала цей зв’язок, 
що, очевидно, й зумовило надзвичайно продуктивну інтерпретацію 
модернізму з амбівалентних позицій. Варто також враховувати жан-
рову специфіку Лесиної творчості, від якої безпосередньо залежить 
не лише адаптація філософських ідей сучасника, але й ставлення до 
народництва. Розуміння жанрової поліфонії дозволяє дійти висно-
вку про неоднозначне і багатовимірне трактування народницької 
традиції від критики в листуванні до творчого пошуку якоїсь альтер-
нативи. Хай там як, Леся з її інтелектуалізмом усвідомлювала обмеже-
ність, завузький характер цієї ідеології. Не вдаючись до її конкретних 
випадів на адресу Нечуя-Левицького, національного театру, зосеред-
имося на тих типологічних перехрещеннях, які могли б оприявнити-
ся при зіставленні інтерпретаційних стратегій щодо ніцшеанства у 
Лесі Українки і В. Берента. По-перше, доцільно відштовхуватися від 
того, що польський модерніст перекладав праці Ф.  Ніцше, зокрема 
найвідоміший філософський роман «Так казав Заратустра» (Berent W. 
Tako rzecze Zaratustra. Książka dla wszystkich i dla nikogo, F. Nietzsche, 
1901). Крім того, його перу належать праці, присвячені інтерпретації 
ніцшеанства як феномену та його ролі у становленні польського мо-
дернізму (Berent W. Źródła i ujścia nietzscheanizmu, 1906). При цьому 
варто наголосити, що ніцшеанські екскурси Берента так чи інакше 
узгоджувалися зі стилістикою і світоглядними настановами «Моло-
дої Польщі». При перекладі творів Ніцше Берент відштовхуватися від  
модерністичних поглядів на мову, притаманних «Молодій Польщі». 
Особливо це стосується форми твору «Так казав Заратустра». Спо-



358 Київські полоністичні студії

рідненість між думкою німецького філософа і способом її вираження 
в нараціях польського модерніста вражає. Ніцшеанські інспірації у 
творах прозаїка є добре впізнаваними. Р. Нич виокремлює ідеї ніцше-
анського походження, що вплинули на художню прозу і світогляд Бе-
рента. Заратустра поділяє критичне ставлення до сучасної культури 
та ролі митця і мистецтва в суспільстві, ініціюючи пошук взірця для 
людини модернізму. У романі Берента «Тлін» ця проблематика акту-
алізується в конкретній образній системі. “Z przyjętego tutaj punktu 
widzenia główne postaci Próchna można opisać wykorzystując rozważania 
Nietzschego o moderniście, aktorze i człowieku przedmiotowym” (Nycz 
R., 2002, s. 270). Йдеться про творчу активність, психологію надлю-
дини як вихід із безсилля й занепаду. Художня палітра Берента ха-
рактеризується поліфонічністю, адже перед нами віддзеркалення 
мистецького життя епохи зламу століть з увиразненими конотаціями 
і настроями песимізму, розчарування та занепаду. Твір утілює дека-
дентські мистецькі пошуки, відтворюючи на конкретних прикладах 
психологію людини помежів’я. Феномен переходовості полягає в 
здатності людини fin de siècle поглинати ввесь спектр хворобливих 
переживань, випромінювати емоції, пов’язані зі сформульованими 
О. Шпенглером тенденціями присмерку, занепаду, відчуття есхатоло-
гічного кінця. ««Тлін» В. Берента є одним із найвидатніших романів 
про митця у польській літературі, який спричинився до утворення 
своєрідної жанрової модифікації Künstlerroman «роману про мис-
тецьке середовище». Через занурення у внутрішній світ творчих на-
тур автор віддзеркалює духовну кризу переломної епохи, адже най-
чуттєвішими до змін були і є митці» (Сторощук 2012, 140). 

Для Ніцше модерніст є інертним митцем, зосередженим на власно-
му акторстві. Герой роману з огидою спостерігає за акторською грою і 
лицемірством у мистецтві, говорить про  сучасних митців, обтяжени-
ми цим гріхом. З розповіді про актора Боровського починається  опо-
відь, він є певною мірою ідеологічним персонажем, з яким одночас-
но вводиться тема мистецтва як характеристична риса модернізму. 
Різновидом акторського типу постає людина об’єктивної реальності, 
яка, на думку Р. Нича, втілює риси суб’єкта, який співчуває. “Cechą 



359Том ХLI

ogólniejszą od. aktorstwa jest przedmiotowość. Z tego punktu widzenia 
Próchno byłoby literacką egzemplifikacją “człowieka przedmiotowego”, 
współodczuwającego, słabego, myślącego i działającego przede wszystkim 
reaktywnie; artysta jako aktor i modernista to tylko szczegółowa odmiana 
tego typu” (Nycz R., 2002, s. 272). Перед нами плеяда представників 
інтелектуальної еліти доби: поет Muller, музика Hertenstein, маляр-
українець Павлюк, журналіст Єльський, драматург Turkuł. Їх усіх 
об’єднує сповідування ніцшеанства, атмосфера Заратустри, вони 
живуть в алкогольних парах і непродуктивних бажаннях про велике 
мистецтво, що, зрештою, призводить до трагічного фіналу. Найпослі-
довніше ніцшеанської філософії дотримується Turkuł, він є цілісним 
утіленням вітаїзму в стилі німецького філософа. Інші герої хитаються 
між ейфорією і песимізмом, в однаковій мірі притаманними Зарату-
стрі. Вкрай важливою постає сцена осуду декадентства як безплідної 
творчості журналістом Єльським в діалозі з Mullerеm. Безсумнівно, 
ця типово декадентська аура неможлива без відповідного хронотопу. 
“Próchno” відтворює на різних рівнях міський простір, він корелює 
з модерністськими уявленнями про космополітизм, який прийшов 
з Європи і прищепився на ґрунті «Молодої Польщі». Проте Берент 
акцентує національну специфіку, говорячи про блукання слов’ян 
в Європі. Недарма українцю Павлюку “ciasno w waszej Europie”, bo 
“miejsca dla duszy nie ma”. У подібних урбаністичних екскурсах від-
творюється модерністичної есхатологія. До речі, вельми показовим у 
цьому сенсі постає “Місто смутку” (1896) Лесі Українки. В оповіданні 
розв’язується антропологічна проблематика, з’ясовується найважли-
віше питання: “Де та границя, що відділяє нормальне від ненормаль-
ного?”. Відтворено типово модерністські топоси, атмосферу жіночої 
хворобливості, ґендерні аспекти мистецтва. Суцільний песимізм, 
приреченість зображені з опертям на традиції європейської літера-
тури. Хронотоп замкненого міста-лікарні для душевнохворих – це 
текстуальний аналог пекла. У  модерністичному баченні божевілля 
постає семіотичною характеристикою епохи fin de siècle, трагічного 
світовідчуття героїні. Продовженням теми хворобливих станів, меж 
нормального і ненормального стає драма «Блакитна троянда» (1908). 



360 Київські полоністичні студії

У напруженій драматургічній дії розгорнуто психологічний конфлікт, 
який веде до фатального кінця. 

Аналогічні типи персонажів маємо в «Озимині» (1911), романі з 
цілою низкою хворобливих, зосереджених на деструктивних емоціях 
героїв. Особливо яскраво це продемонстровано на прикладі жіночих 
образів. Крім того, перед нами замкнений дрібнобуржуазний простір, 
віртуозно зроблений розтин польського суспільства, який корелює 
з драматичною та епічною жанровою складовою. Найголовнішим є 
діагноз декадентській еліті, своєрідна модель кризових тенденцій, 
духовних і культурних цінностей. Діалогічна побудова твору сприяє 
співіснуванню в ньому різних точок зору і не передбачає домінант-
ну позицію протагоніста. Простежуючи відмінності між двома зна-
ковими текстами В. Берента, Мацьонг зазначає: “Próchno pokazywało 
artystów jako ludzi, których tragedia utrzymuje się społeczny porządek, w 
Oziminie sztuką jest tylko drogą ucieczki w świat idealnej złudy, w smętne 
marzycielstwo, w dalsze poz romantycznych” (Мацьонг, 1965, c. 299).

Аналіз концептосфери романів В.  Берента дає змогу зрозуміти 
внутрішні зв’язки між декадентськими тенденціями у мистецтві та 
моральним занепадом, блокуванням сили волі, вітальної енергії, руху 
як передумови позитивних змін у суспільстві. Проте навіть атмосфера 
розкладу, тління виявляється продуктивною, не зникає у майбутньому, 
а зазнає певних трансформацій, які унаочнюють переходи, зміни,  ди-
наміку. “W postaci tej jakby dokonywało się przejście od Nietzscheańskiego 
aktora do Schopenhauerowskiego muzyka i do buddyzmu, od pozornej 
aktywności do nirwanicznej kontemplacji” (Nycz R., 2002, с. 272). Важли-
во наголосити, що спорідненість між філософськими візіями Ніцше 
і нараціями Берента простежується і на рівні організації словесних 
мас, пронизаних біблійною стилізацією, різноманітними сентенціями 
і афористичними висловлюваннями, звуковими інкрустаціями, мо-
нологічним мовленням, параболічною структурою оповіді. Особливо 
це стосується “Próchna”. Перед нами безпосередньо архітекстуальний 
шар твору, завдяки якому авторові вдається показати модерністичний 
бунт, даму творця на прикладі протиставлення цінностей священника 
і блазня. Йдеться про занепад героїчного духу, волі, який відтворено 



361Том ХLI

в метафорі «скам’янілого друїда». Прометеїзм витісняється філістер-
ством, ремісництвом, маскованістю і маріонетковою поведінкою. Для 
порівняння у Лесі Українки тема прометеїзму пов’язується саме з геро-
їчною епохою, здатністю індивідуальності до цивілізаційних перетво-
рень, прагненням до свободи. У статті «Свобода і страждання (постаті 
Прометея й Ісуса Христа в рецепції Лесі Українки)» Лукаш Скупейко 
розглянув онтологічні проблеми свободи та її маніфестації в худож-
ньому світі Лесі Українки в контексті тлумачення образів Прометея та 
Ісуса Христа. Наголошуючи на функціонуванні концепту «свобода», 
автор статті відстоював його виявлення у творчій свідомості, мислен-
ні, дійсності й самоусвідомленні української письменниці та її героїв як 
екзистенціальної, моральної, соціальної, культурної категорій. «Леся 
Українка зберігає загальну міфосемантичну структуру образу Проме-
тея, але вносить у його зображення істотні нюанси. Її цікавить Проме-
тей не як олімпієць і богоборець, а насамперед як певний психотип, як 
особистість, наділена самосвідомістю (знанням) і здатністю на вчинок» 
(Скупейко 2017, c. 18).

Проте в Лесі Українки, стверджував Л.  Скупейко, «принципово 
інший підхід до тлумачення свободи» внаслідок її захоплення євро-
пейським романтизмом, який створював умови для самореалізації 
особистості як найвищої цінності універсуму. Відкриття власної не-
повторності героєм ставило його в опозицію до соціуму, що створю-
вало ґрунт для драматичних мотивів у мистецтві. 

За логікою письменника, злетом правди є Біблія, яка, втім, деваль-
вується, переосмислюється в ніцшеанських категоріях. Наслідком цієї 
реінтерпретації стає провідна теза декадентської течії про  мистецтво 
як демонічне дзеркало життя. У цьому сенсі варто згадати міркуван-
ня одного з персонажів, Єльського про подвійну природу мистецтва, 
про трагізм і песимізм, які оприявнюються у фрагментах, де герой 
вдається до цитування Ібсена, Бодлера та інших представників літе-
ратури цього періоду. Цитати були неточними, своєрідними експром-
тами і стилізаціями під хворобливі фантазії «Молодої Польщі», під 
власних національних метрів нового мистецтва – С. Пшибишевського 
К.  Пшерва-Тетмаєра. З образністю цього угруповання пов’язані візії 



362 Київські полоністичні студії

міста як демонічного простору з притаманним йому запахом трупу, 
наявністю психлікарні як неодмінного топосу. Зринає ціла антологія 
мотивів «Молодої Польщі», наприклад, жінка – ангел, жінка фатальна, 
образ безодні, калюжі. Суміщення різних поглядів на релігію, мисте-
цтво дозволяє говорити про своєрідний поліфонізм романної струк-
тури, багатоголосся, виявлене через зустріч персонажних точок зору 
в межах однієї оповіді. Вустами героїв автор дає щоразу нову оцінку 
провідній темі мистецтва. У творі домінують діалогові партії, монологи 
проникають в діалоги, створюючи потужну автоекспресію. Крім того, 
поліфонія простежується й на рівні жанрового синтезу. Поєднуються 
елементи поеми у прозі, есею тощо. Відкритості нарації також сприяє 
відсутність фабулярних мотивів та епізодів, які поступаються місцем 
рефлексіям, дискусіям, алюзія на тексти Г. Аполлінера, С. Пшибишев-
ського, Ф. Ніцше, Д. Аліґ’єрі, Д. Байрона. Інтертекстуальний план тво-
ру розширено також за рахунок введення ремінісценцій з «Ляльки» 
Б.  Пруса і «Дзядів» А.  Міцкевича. Присутні у тексті іронія і гротеск 
дозволяють зрозуміти шляхи рецепції літературного матеріалу Берен-
том. До речі, одне з пізніх оповідань “Żywe kamienie” (1918) цю тему 
продовжує, показуючи культуру як сенс життя, джерело гуманістич-
них цінностей. Це той метатекстовий рівень проблеми, який корелює 
з лейтмотивом роману “Próchno”: “Czy są jakieś stałe wartości?”. Очевид-
но, з баченням тексту як культурного простору і пов’язане стилізатор-
ство, вишуканість творів Берента. Недарма його називали польським 
Флобером. Не буде перебільшенням наголосити, що скрупульозна 
праця над стилем, оранка художнього слова були прикметою тогочас-
ної літератури. “Wydaje się, że stanowi to problem szerszy, odnoszący się 
nie tylko do Próchna, ale do całokształtu stylu literatury przełomu wieków. 
Obok nurtu ciążącego ku wielosłowiu zaznacza się tu nurt mowy lapidarnej, 
opartej na grze sprzeczności, której najdoskonalszą formą jest paradoks. 
On też w ówczesnej w sposób szczególny stał się sygnałem języka i postawy 
dekadenckiej” (Popel 2000, s. 191).

Водночас ці перегуки доцільно встановлювати на рівні комплек-
сного аналізу, відшарорування різних дискурсів і оповідних ком-
петенцій. Слушно зауважує з приводу тексту Берента як свідчення 



363Том ХLI

епохи M. Wyka-Hussakowska: “Funkcjonowanie wpływów filozoficznych 
Nietzschego i Schopenhauera w powieści Berenta to problem obszerny i 
skomplikowany. Równa się on właściwie prześledzeniu dziejów recepcji 
tych filozofów w okresie Młodej Polski” (Wyka-Hussakowska, 1996, 
s.  171). Філософський контекст дозволяє зрозуміти інтерпретацію 
генія на зламі віків, проаналізувавши головних героїв “Próchna” в 
аспекті впливу буддизму та ідей Шопенгауера. Герої почуваються ін-
дивідуалістами, без будь-яких зв’язків із суспільством, колективом. 
Виникає відчуття екзистенційної самотності, відірваності від нагаль-
них потреб людства, і, як наслідок, послідовна дезінтеграція соціуму, 
криза цінностей, розчарування від песимізму абстрактних метафі-
зичних систем. Знову ж таки ці настрої пояснюються ніцшеанством. 
Для німецького філософа буддизм і християнство символізували 
есхатологічний фінал, тому були релігіями нігілістичними. Христи-
янство пов’язується з ресентиментом, а буддизм з аристократизмом 
духу. Берент представив симбіоз цих релігійних парадигм, які так або 
інакше сприяють розумінню феномену смерті як спокою, в контек-
сті стоїцизму та епікуреїзму. Останні сцени роману «Тлін» постають 
яскравим свідченням саме цієї філософії смерті. 

У листі до “Chimery” Берент представив мету своєї повісті 
“Próchna”: “Są [tacy], dla których sztuka jest najistotniejszą potrzebą ducha, 
przyrodzonym piętnem umysłowości, “głodem i bólem ich wnętrzności”, 
klęskową rozterką z życiem, nieraz fatalistyczną wprost koniecznością 
wgłębiania się całą siłą myśli i uczucia we wszystkie wrażenia, objawy i w 
samych siebie, a więc we wszystkie przekazane wartości, normy, dogmaty 
i wierzenia”. Відразу зауважимо, що проблема митця розв’язувалася 
неоднозначно і почасти була зумовлена рецепцією романтичної спад-
щини, зокрема творчості А. Міцкевича. При цьому на тексти роман-
тиків спираються у своїх контроверсіях і Берент, і Леся. 

На відміну від В. Берента, який піддавав розвінчанню чисте мисте-
цтво в романній епіці, Леся Українка послідовно провадила критику в 
багатьох жанрах. Саме з цим пов’язана універсальність її мистецько-
го хисту, який вона вдало пристосувала до осмислення філософських 
проблем епохи, зокрема того ж таки ніцшеанства. Очевидно, багато-



364 Київські полоністичні студії

культурність і універсальність дозволили Лесі Українці не лише адап-
тувати матеріал світової культури, а й створити власну візію здавна 
відомих сюжетів. Вельми характеристичною є драматична поема «В 
катакомбах» (1905), в якій представлено двобій філософії прометеїз-
му з філософією християнства. Вагомість образу Прометея відзначив 
ще М. Зеров: «Прометеївська непримиренність і богоборство носили-
ся перед нею здавна» (Зеров 2002, 372).Оскільки Прометей як утілен-
ня культурного героя постає не богоборцем, а борцем за правду, таке 
трактування, на думку А. Криловця, «діаметрально протилежне ніц-
шеанській інтерпретації цього титана, даній у трактаті «Народження 
трагедії з духу музики». Якщо в Лесі Українки Прометей – послідовно 
демократичний герой, то у Ніцше – це надлюдина, яка прагне влади» 
(Криловець 1998, 163). Варто зазначити, що ніцшеанський «дух му-
зики» поставав із творчості Вагнера. Ставлення до нього було доволі 
суперечливим, від зачарування до розчарування, адже це був компози-
тор, який сіяв навколо себе спустошення. Підпорядковував дружбу, ко-
хання, симпатію  власній творчості, був антисемітом. Очевидно, завдя-
ки саме цій суперечливості постать Вагнера стає для Ніцше об’єктом 
уваги. Не останнє місце у творчій лабораторії українського і польсько-
го модерністів посідає постать А. Шопенгауера, зокрема ідеї його про-
відної  праці «Świat jako wola i przedstawienie» (1844). Філософ обґрун-
товував задовго до Ніцше “idei uniwersalną zasadę życia, przezwyciężając 
tym sposobem problem śmierci” (Matusiak 2006, 331).

Архітекстуальні аспекти розглядає А.  Корицька в «Одержимій» 
(1902). Дослідниця знайшла тісний зв’язок між Міріам і концепцією 
надлюдини Ф. Ніцше. Надлюдина, на його думку, характеризується 
волею і силою, що претендує на право створити власну теорію ціннос-
ті. Міріам, як ніцшеанській надлюдині, вистачає відваги виступити 
проти християнської філософії і підтримувати філософський монізм, 
який робив саме людину творцем цінностей, а не трансцендентного 
Бога; варто відмітити, зазначала дослідниця, що Месія, помічений 
Богом, Логос, утілився в земну форму людини і став для головної ге-
роїні об’єктом як духовних, так і тілесних бажань. Проте А. Корицька 
помітила й певні відмінності між Міріам і образом надлюдини Ніц-



365Том ХLI

ше, і це яскраво проявляється, якщо поглянути на головну героїню 
як на люблячу жінку. З одного боку, вона наважується інстинктив-
но, нещадно і рішуче досягти своєї мети — завоювати любов Месії. 
Проте, з другого боку, їй притаманний альтруїзм, вона страждає че-
рез втрату коханого, хоче очистити його та врятувати йому життя, 
віддаючи за це власне. Надлюдина Ніцше запрограмована на те, щоб 
досягти чогось вищого і прекрасного, через що вона відрікається від 
усіх людських потреб та почуттів, слідуючи тільки своїй меті, на від-
міну від персонажів Лесі Українки. Дослідниця згадала В. Агеєву, яка 
стверджувала, що співчуття та емпатія в системі етичних цінностей 
поетки займали важливе місце, та Сильвію Вуйтович, яка у своїй 
статті докладно проаналізувала низку персонажів Лесі Українки і 
визнала, що «повноправною учасницею і водночас творчинею сві-
ту цінностей у Лесі Українки є людина, яка намагається опинитися 
в культурній стихії і найчастіше досягає успіху у своїх пошуках. Це 
людина, яка усвідомлює свою аксіологічну ідентичність, індивіду-
альність, зразкову модель гідності вищого ґатунку» (Wójtowicz 2008). 
Водночас потрібно зауважити, що духовне дисидентство Лесі Укра-
їнки формується не так в річищі чистого ніцшеанства або християн-
ської доктрини, а наближене до ідеології маніхейства, гностичного 
вчення. Адже «її з Ніцше духовні й інтелектуальні пошуки точилися 
хоча й паралельно, проте різними шляхами» (Забужко 2018). Цей ме-
тодологічно значущий висновок для розуміння питомої ваги ніцше-
анства в текстах української поетеси сприяє дослідженню історії ідей, 
думок, міфів, що носилися в повітрі, ставали загальними місцями і 
маркерами епохи fin de siècle. Хай там як, але Леся інтерпретувала 
християнство с позицій нової літературної парадигми. «Модерніст-
ська критика християнства у Лесі Українки і багато в чому пов’язана 
з ніцшеанською традицією… Орієнтація на гордого індивідуалістич-
ного, на людину, котра бере на себе всю відповідальність за власний 
вибір, означала різку критику постулату всезагальної рівності в по-
корі, рівності отари перед пастухом. Але при цьому Леся Українка, на 
відміну від Ніцше, не абсолютизує волю до влади» (Агеєва 1999, 218). 
Проте людина має бути розпорядником власної долі, ініціатором по-



366 Київські полоністичні студії

зитивних змін. У цьому сенсі прикметою є казка «Метелик». Герой із 
доброї волі летить до світла, вибирає пошук іншого світу; ідея відпо-
відальності за свій вибір перед долею (позиція Метелика: маєш крила, 
навіть якщо це тільки крильця, крильцята, — мусиш літати, Лилик 
же нехтує своїм призначенням: він має крила сильніші, ніж у Мете-
лика, але не має душі, отже, не здатен літати); виклик смерті заради 
самореалізації. М. Зеров свого часу помітив, як Леся Українка на-
магалася переосмислювати християнство і, очевидно, Ніцше для неї 
був своєрідним посередником, а й його ідеї культурним трансфером 
у цьому процесі. На думку літературознавця, впадає в око «якийсь 
антихристиянський цієї філософії дух і тон. Замолоду перечитуючи 
праці, присвячені Біблії та пророкам, пильно раннім християнством 
займаючись, Леся Українка ніяк і ніколи не могла помиритися з осно-
вами християнського світогляду» (Зеров, 2002, 372).

Подібною здатністю до креації наділена і героїня «Одержимої». 
Хай там як, але її образ у Лесі Українки наділений здатністю усві-
домлювати самотність інших. Це передумова наближення героїні до 
світу вищих цінностей. До речі, її фраза «Який він одинокий, боже 
правий» текстуально перегукується зі словами Річарда у драматич-
ній поемі «У пущі» : «Який я одинокий, боже правий!». Створюється 
ефект віддзеркалення теми самотності непересічної особистості, яка 
пов’язується зі стихією творчості, креацією. Ясна річ, традиційне ро-
мантичне протиставлення митця і натовпу переосмислюється в меж-
ах модерністської естетики і ніцшеанського дискурсу. «У пущі» - це 
квінтесенція пов’язаних із феноменом творчості мотивів, простір, 
в якому «читач немов доторкається до оголеного нерва Лесі Україн-
ки-митця» (Кочерга 2010, с. 32). Твір доцільно розглядати в контек-
сті християнської драми. Як зізнавалася сама авторка, це не трагедія 
самотності особистості в натовпі, а передовсім трагедія митця, який 
вдався до ескапізму, втік від усього живого і загубив себе. 

 Річард Айрон заглиблюється у світ мистецтва, усвідомлюючи його 
самоцінність і ті страждання, які супроводжують подвижницьку творчу 
працю. Мистецтво – це завжди неспокій, нескінченні мрії, розчаруван-
ня, злети й падіння. Трагедія Річарда являє собою самостійну розробку 



367Том ХLI

теми змішання характеристичних рис Прометеєвого нащадка з носіями 
християнського фанатизму. Тому Річард ближчий до Неофіта-раба, ніж 
до Руфіна. Важливим у процесі креації, творіння є діалог з реципієнтом, 
який під впливом цієї комунікації по-новому сприймає світ, інтерпре-
тує його в мистецьких категоріях. У цьому сенсі скульптура як спосіб 
мистецького пересотворення світу відрізняється від звичайного ремесла 
і підштовхує до усвідомлення синтезу мистецтв, симфонізму внаслідок 
гармонійного поєднання його архаїчних первнів з модерними проявами. 
Недарма небіж Річарда, його своєрідний двійник, стає малярем, осмис-
люючи свій хист у широкому форматі сакрального впливу мистецтва 
на людину. Саме ці настанови сприяють усвідомленню тези про те, що 
«життя коротке, а мистецтво вічне». На прикладі представників різних 
мистецтв відтворено водночас зміну поколінь, в якій незмінним зали-
шається мистецтво, незалежне від утилітарних потреб, від так званої ес-
тетики обслуговування. На думку С. Кочерги, «її (Лесі Українки – Р. Р.) 
культурософія у тлумаченні призначення мистецтва близька до утопіч-
но-теургічних теорій» (Кочерга 2010, с. 81). 

У драматичній поемі «Оргія» трактування теми мистецтва орга-
нічно поєднується з осмисленням його ролі у колоніальному суспіль-
стві, громадянським призначенням. При цьому українська поетеса не 
обмежується певними хронологічними рамцями, а знову ж таки спів-
відносить дію твору із сюжетами світової культури. На думку В. Аге-
євої, «паралель між завойованим Корінфом і колоніальною Україною 
тут більш ніж прозора» (Агеєва 1999, 72). Варто зазначити, що цей 
твір демонструє зрощення безпосередньо мистецької проблематики 
із суспільною, про що завжди наполегливо писала Леся Українка у 
статтях і художніх творах. Це вищий ступінь свободи творчості ради 
прославляння власного народу. Поет-співець Антей не погоджуєтся 
з другорядним становищем грецької культури у завойовників – рим-
лян. Недарма саме драматизована поема Зіґмунда Красінського «Іри-
діон» була поштовхом для написання «Оргії», в якій, однак, історичні 
і  суспільні акценти переведені у план внутрішній, психологічний. 
Ніцшеанський вимір твору дозволяє побачити в його основній колі-
зії перемогу оргіастичного культу, поганського діонісійського Риму 



368 Київські полоністичні студії

над аполлонічною Грецією. Проте конфлікт має передовсім культур-
не прочитання, бо ж незважаючи на римську експансію, саме Греція 
своєю культурою підкорила Рим. Зрештою, переважають не суспільні 
коди, а вічні цінності, універсальне, міфологічне. Знову ж таки пе-
ред нами притаманні Лесі Українці настанови на естетизацію світу, 
осмислення його в архетипних структурах. Українська письменниця 
втілювала на рідному ґрунті загальноєвропейські тенденції. Як слуш-
но зазначає Кухар з посиланням на М. Зерова, мисткиня знаходилася 
під впливом «такого джерела європейської індивідуалістичної думки, 
що й знайшло резонанс у Лесиному світогляді, як, зрештою, доволі 
пізно сприйнята в українській літературі індивідуалістично-роман-
тична спадщина Байрона, Ібсена й Ніцше» (Кухар 2000, 215). 

Сильвія Вуйтович звернула увагу, що творчість Лесі Україн-
ки розвивалася в руслі модерністичної експресії культури, згід-
но з характерними тенденціями перелому віків: “Na plan pierwszy 
wysuwa się przede wszystkim myśł filozoficzna Friedricha Nietzschego. 
Kontrowersyjane poglądy autora Poza dobrem i złem zmuszały Ukrainkę 
do głębokich refleksji nad aksjologiczną sferą kultury. W refleksjach 
tych odnaleźć można tyle samo negacji, co akceptacji Nietzscheańskiej 
filozofii. Kwestią kulturową, w której związek światopoglądu pisarki z 
ideą niemieckiego myśliciela ujawnia się najwyraźniej, jest dialektyka 
wolności – nieustanna walka o nią we wszystkich sferach życia… 
Przyjmując ideę indywidualizmu, pisarka stanowczo przeciwstaiwała się 
jednak Nietzscheańskiemu usmierceniu wartości. Zdawała sobie sprawę, 
iż wartości współkonstytuują kulturę i tworzą jej ład akcjonormatywny, 
przy czym nie można mówić o nich w oderwaniu od podmiotu będącego 
ich twórcą, ich propagatorem, manipulatorem. Zgodnie z tendencją epoki 
upatrywać więc zaczęła w człowieku nie tylko uczestnika narodu czy 
społeczeństwa, ale przede wszystkim indywidualność, którą powołała 
do odważnych, niejedokrotnie nadludzkich czynów, poświęceń, ofiary. 
Jednocześnie indywidualności tej nie są obce głębokie, swoiście ludzkie 
problemy wewnętrzne, duchowe”(Wójtowicz 2008).

Підтвердженням цієї творчої залежності від культурних сюжетів 
епохи є поетична драма «Камінний господар» (1912), в якому май-



369Том ХLI

стерно і віртуозно представлено антропологію і семіотику камінно-
го. Пов’язані з ним образи подаються у відповідній експресії. Камінь 
увічнює тимчасове, переводячи його в площину екзистенційного 
розуміння, трактуючи щастя як філософську категорію. Крім того, 
камінь немовби матеріалізує уявлення про духовне буття. На думку 
Л. Кулінської, естетична якість каменю «закладена в самому предме-
ті, вона існує об’єктивно, і Леся Українка використовувала не тільки 
буквальне значення цього слова, а і його експресивну можливість, що 
випливає із суті предмета… Драма «Камінний господар» не страждає 
від образного перенасичення. В ній є лейтмотив кам’яного царства, 
що виконує особливо важливу ідейно-композиційну роль у вирішен-
ні основної проблематики» (Кулінська 1971, 201). У листі до А. Крим-
ського від 24 травня 1912 р. Леся писала, що ідея драми – це «перемога 
камінного, консервативного принципу в командорі, над роздвоєною 
душею гордої, егоїстичної жінки донни Анни, а через неї і над Дон 
Жуаном, «лицарем волі» (Леся Українка. 1978. Т. Х. 335). Варто заува-
жити, що українська поетеса вдається до інтерпретації доволі поши-
реного топосу не лише епохи, а світової культури загалом. У листі 
до Кобилянської читаємо: «Щодо характерів, то я не мала на меті до-
давати щось нового» (Леся Українка. 1978. Т. Х. 367). Паралелі із се-
мантикою каменю у В. Берента цілком логічні. Адже в його “Żywych 
kamieniach” саме середньовічні фасцинації постають аурою худож-
нього світу твору. Польського письменника цікавила проблема мис-
тецтва і митця в сучасному суспільстві. Вкрай важливо розуміти, що 
у цьому тексті “średniowiecze widziane jest przez pryzmat modernizmu 
i na odwrót” (Kryński, 2003, 160). Ця надзвичайно зручна форма спів-
віднесення середньовічної вагантської традиції з модерністичними 
пошуками відтворює транспонування однієї епохи на іншу. Подорож 
культурними світами стає лейтмотивною у творі Берента, корелю-
ючи зі сплесками декадентства, культу чистого мистецтва тощо. “W 
równiej mierze, odmiennymi jednak sposobami, przeciwstawiają się acedii 
nieliczni spośród grodzian, którzy z wyzwolenia z więżów «osiadłości» 
szukają jedynie w «wędrowaniu wedle ducha” (Kryński, 2003, 62). Функція 
мистецтва і в “Próchnie”, i w “Żywych kamieniach” має інспіраційний 



370 Київські полоністичні студії

характер, що є навіть важливішим за породжувані цим мистецтвом 
ідеї. Варто пам’ятати, що Берент не був прихильником абсолютного 
естетизму, не поділяв концепції мистецтва для мистецтва. Письмен-
ник був орієнтований передовсім на культуротворчу роль ідеї в кон-
тексті бергсонівської «філософії життя». “Jako swoisty odpowiednik 
Bergsońskiej elan vital da się też rozumieć wyzwoloną w “Żywych 
kamieniach” ideę mitu. Podobnie jak Nietzsche nie cenił Berent sztuki, 
która nie zbliża do horyzontu czystej idei, ale jego powieściowi artyści nie 
są stylizowani na nadludzi” (Kryński, 2003, 62). Із цією ідеєю корелює 
міф про лицарів у пошуках Святого Ґраалю. Цей міф заґрунтований 
на ідеї Діонісійської радості буття, коли дух паралізує волю в шопен-
гауерівському сенсі, визволяє психічну енергію, є зброєю в боротьбі 
з acedia. На відміну від “Żywych kamieni”, у “Próchnie” ця міфологема 
зазнає переінакшування, адже кожен із життєвих досвідів героїв стає 
автоматично їх знищенням, а єдиним світлом для них може бути не 
Ґрааль, а тлін, розкладена матерія, гниль: “Pozapalały się błędnie ogniki: 
zaświeciło próchno”. Виникає образ прірви, безодні, яка асоціюється із 
засудженням, стражданнями і розпачем. Не буде зайвим наголоси-
ти, що у “Próchnie” представлено перевернуту ієрархію, моделюється 
картина у дусі Густава з четвертої частини «Дзядів» А. Міцкевича. У 
світі Берента Святе Письмо втрачає ранг, девальвується, натомість 
проявляється ніцшеанство як нова релігія. Сповідує її Боровський, 
який повністю поділяє постулати з твору “Tako rzecze Zaratustra”. Вод-
ночас підкреслюється небезпека ніцшеанського нігілізму, адже актор 
Боровський утілює метафору людини, позбавленої творчих сил. Лей-
тмотивом проходить ідея про те, що форма з’їдає зміст, а метафізична 
екзистенція людини перетворюється на щось предметне, уречевлене. 
Усі проблеми мистецького характеру розв’язуються згідно з концеп-
цією двох душ письменника, інтелектуальної свідомості і спостеріга-
ча суспільних процесів. Визволення від суспільної проблематики, по-
леміка з позитивізмом іде від Ніцше як інспіратора Берента. У цьому 
сенсі свобода духу у Лесі також успадкована від німецького мислите-
ля, в той час як питання творчої сили і безсилля йде від Шопенгауера 
з його ірраціональною волею до життя. 



371Том ХLI

Зіставлення сприйняття декадентства в контексті ідей ніцшеан-
ства дозволяє побачити багато спільного у В. Берента і Лесі Україн-
ки. Передовсім це стосується критики радикальних тенденцій між 
романтизмом, позитивізмом і модернізмом, зокрема декадентства як 
особливого світовідчуття, естетики, стилю, поетикальної парадигми. 
Берент в епічній прозі, а Леся Українка в критиці, драматургії, малій 
художній прозі, в епістолярії відчутно реагували на зміни в історико-
літературному процесі, обстоюючи власне розуміння індивідуальної 
свободи, волі й неволі, літературно-мистецьких новацій, філософ-
ських ідей епохи. Ніцшеанство було тим фундаментом, який дозво-
лив в сучасній письменникам епосі віднайти суголосні архаїчній по-
ганські і християнські культурні елементи, вибудувати синкретичну 
теорію мистецтва на засадах музики, поетичного слова, танцю. За по-
середництвом ніцшеанських ідей здійснюється деконструкція пози-
тивізму, критика народництва, теорії чистого мистецтва. «Перехресні 
стежки» польського та українського модернізму зустрілися багато в 
чому завдяки критичній рефлексії Лесі Українки, навдивовижу випе-
реджальної, прогностичної і стратегічно важливої для поступу нової 
літературної епохи. Безсумнівно, типологічні збіги і перегуки у твор-
чості В. Берента і Лесі Українки відбивають тенденції доби модерніз-
му і спонтанно стають загальними місцями, культурними топосами в 
їхній літературно-мистецькій і критичній спадщині.

ЛІТЕРАТУРА
1. Агеєва, В. П. (1999). Поетеса зламу століть: Творчість Лесі Українки в 

постмодерній інтерпретації. Либідь.
2. Забужко, О. (2018). Notre Dame D’Ukraine: Українка в конфлікті міфо-

логій (3-є вид.). Видавничий Дім «КОМОРА».
3. Зеров, М. (2002). Українське письменство (М. Сулима, упоряд.; М. 

Москаленко, післям.). Вид-во Соломії Павличко «Основи».
4. Криловець, А. (1998). «В катакомбах» Лесі Українки як антифарисей-

ський, а не атеїстичний твір. Виховання молодого покоління на принципах 
християнської моралі в процесі духовного відродження України: Зб. наук. 
праць: Мат. III Міжнар. наук.-практ. конф. Статті, доповіді, виступи (с. 163–
171). Острог.



372 Київські полоністичні студії

5. Корбич, Г. (2010). Захід, Польща, Росія в літературно-критичному 
дискурсі раннього українського модернізму. Poznań.

6. Кулінська, Л. П. (1971). У світі ідей та образів: (Особливості поетики 
драми Лесі Українки). Дніпро.

7. Кочерга, С. (2010). Культурософія Лесі Українки. Семіотичний аналіз 
текстів: Монографія. Твердиня.

8. Кухар, Р. В. (2000). До джерел драматургії Лесі Українки: Монографія. 
Вікторія.

9. Kryński, S. (2003). Artysta – świat: W kręgu międzywojennej powieści o 
artyście. Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego.

10. Maciąg, W. (1965). Z problemów literatury polskiej (T. 1: Młoda Polska). 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe.

11. Matusiak, A. (2006). W kręgu secesji ukraińskiej: Wybrane problemy poetyki 
twórczości pisarzy “Młodej Muzy”. Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego.

12. Павличко, С. (1999). Дискурс модернізму в українській літературі: 
Монографія (2-ге вид., перероб. і доп.). Либідь.

13. Nycz, R. (1976). Homo irrequietus: Nietzscheanizm w twórczości Wacława 
Berenta. Pamiętnik Literacki, 67(2), 45–82.

14. Nycz, R. (1997). Homo irrequietus: Nietzscheanizm w twórczości Wacława 
Berenta. R. Nycz, Język modernizmu: Prolegomena historycznoliterackie (s. 263–
312). Leopoldinum.

15. Popel, M. (2000). Oblicza wzniosłości: Estetyka powieści młodopolskiej. 
Ruch Literacki, 41(3 [240]).

16. Nycz, R. (2002). Język modernizmu: Prolegomena historycznoliterackie. 
Leopoldinum.

17. Rusek, I. (2017). Życia lampy niewygasłe: Studium o «Oziminie» Wacława 
Berenta. Wydawnictwo IBL PAN.

18. Скупейко, Л. (2017). Мотив свободи-через-страждання у творчості 
Лесі Українки (психотипологія образів Прометея й Ісуса Христа). Слово і 
Час, (12), 16–20. https://il-journal.com/index.php/journal/article/view/113 

19. Сторощук, І. І. (2012). «Тлін» Вацлава Берента як роман з життя 
мистецького середовища. Мова і культура, 15(8), 137–142.

20. Wójtowicz, S. (2008). Dramatopisarstwo Łesi Ukrainky: Horyzont 
aksjologiczny refleksji kulturowych. Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego.

21. Wyka-Hussakowska, M. (1996). O «Próchnie» Wacława Berenta. W I. 
Maciejewska (wybór), Młoda Polska (s. 160–176). Wyd. Wydziału Polonistyki UW.

22. Леся Українка. (1978). Зібрання творів (Т. 10). Наукова думка.
23. Українка, Л. (2021). Повне академічне зібрання творів (Т. 13: Листи 

(1902–1906)). Волинський національний університет імені Лесі Українки.



373Том ХLI

24. Українка, Л. (2021). Повне академічне зібрання творів (Т. 14: Листи 
(1907–1913)). Волинський національний університет імені Лесі Українки.

25. Якубський, Б. В. (2012). Творчий шлях Лесі Українки: Бібліографічні 
матеріали: Зб. ст. Волинський національний університет імені Лесі Україн-
ки; НДІ Лесі Українки.

REFERENCES
1. Ageyeva, V. P. (1999). Poetesa zlamu stolit: Tvorchist Lesi Ukrainky v 

postmodernii interpretatsii. Kyiv: Lybid. [in Ukrainian]
2. Zabuzhko, O. (2018). Notre Dame D’Ukraine: Ukrainka v konflikti mifolohii 

(3-ie vyd.). Kyiv: Vydavnychyi Dim «KOMORA». [in Ukrainian]
3. Zerov, M. (2002). Ukrainske pysmenstvo (M. Sulyma, uporad.; M. 

Moskalenko, pisliam.). Kyiv: Vyd-vo Solomii Pavlychko «Osnovy». [in Ukrainian]
4. Krylovets, A. (1998). «V katakombakh» Lesi Ukrainky yak antyfaryseiskyi, 

a ne ateistychnyi tvir. In Vykhovannia molodoho pokolinnia na pryntsypakh 
khrystyianskoi morali v protsesi dukhovnoho vidrodzhennia Ukrainy: Zb. nauk. 
prats: Mat. III Mizhnar. nauk.-prakt. konf. Statti, dopovidi, vystupy (pp. 163–171). 
Ostroh. [in Ukrainian]

5. Korbych, H. (2010). Zakhid, Polshcha, Rosiia v literaturno-krytychnomu 
dyskursi rannioho ukrainskoho modernizmu. Poznań. [in Ukrainian]

6. Kulinska, L. P. (1971). U sviti idei ta obraziv: (Osoblyvosti poetyky dramy Lesi 
Ukrainky). Kyiv: Dnipro. [in Ukrainian]

7. Kocherha, S. (2010). Kulturosofiia Lesi Ukrainky. Semiotychnyi analiz 
tekstiv: Monohrafiia. Lutsk: Tverdynia. [in Ukrainian]

8. Kukhar, R. V. (2000). Do dzherel dramaturhii Lesi Ukrainky: Monohrafiia. 
Nizhyn: Viktoriia. [in Ukrainian]

9. Kryński, S. (2003). Artysta – świat: W kręgu międzywojennej powieści o 
artyście. Wyd. Uniwersytetu Rzeszowskiego. [in Polish]

10. Maciąg, W. (1965). Z problemów literatury polskiej (Vol. 1: Młoda Polska). 
Państwowe Wydawnictwo Naukowe. [in Polish]

11. Matusiak, A. (2006). W kręgu secesji ukraińskiej: Wybrane problemy poetyki 
twórczości pisarzy “Młodej Muzy”. Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego. [in Polish]

12. Pavlychko, S. (1999). Dyskurs modernizmu v ukrainskii literaturi: 
Monohrafiia (2-he vyd., pererob. i dop.). Kyiv: Lybid. [in Ukrainian]

13. Nycz, R. (1976). Homo irrequietus: Nietzscheanizm w twórczości Wacława 
Berenta. Pamiętnik Literacki, 67(2), 45–82. [in Polish]

14. Nycz, R. (1997). Homo irrequietus: Nietzscheanizm w twórczości Wacława 
Berenta. In R. Nycz, Język modernizmu: Prolegomena historycznoliterackie (pp. 
263–312). Wrocław: Leopoldinum. [in Polish]



374 Київські полоністичні студії

15. Popel, M. (2000). Oblicza wzniosłości: Estetyka powieści młodopolskiej. 
Ruch Literacki, 41(3 [240]). [in Polish]

16. Nycz, R. (2002). Język modernizmu: Prolegomena historycznoliterackie. 
Wrocław: Leopoldinum. [in Polish]

17. Rusek, I. (2017). Życia lampy niewygasłe: Studium o «Oziminie» Wacława 
Berenta. Warszawa: Wydawnictwo IBL PAN. [in Polish]

18. Skupeiko, L. (2017). Motyv svobody-cherez-stradannia u tvorchosti Lesi 
Ukrainky (psykhotypolohiia obraziv Prometeia y Isusa Khrysta). Slovo i Chas, (12), 
16–20. https://il-journal.com/index.php/journal/article/view/113 [in Ukrainian]

19. Storoshchuk, I. I. (2012). «Tlin» Vatslava Berenta yak roman z zhyttia 
mystetskoho seredovyshcha. Mova i kultura, 15(8), 137–142. [in Ukrainian]

20. Wójtowicz, S. (2008). Dramatopisarstwo Łesi Ukrainky: Horyzont 
aksjologiczny refleksji kulturowych. Wrocław: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Wrocławskiego. [in Polish]

21. Wyka-Hussakowska, M. (1996). O «Próchnie» Wacława Berenta. In I. 
Maciejewska (Ed.), Młoda Polska (pp. 160–176). Warszawa: Wyd. Wydziału 
Polonistyki UW. [in Polish]

22. Lesia Ukrainka. (1978). Zibrannia tvoriv (Vol. 10). Kyiv: Naukova dumka. 
[in Ukrainian]

23. Ukrainka, L. (2021). Povne akademichne zibrannia tvoriv (Vol. 13: Lysty 
(1902–1906)). Lutsk: Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. [in 
Ukrainian]

24. Ukrainka, L. (2021). Povne akademichne zibrannia tvoriv (Vol. 14: Lysty 
(1907–1913)). Lutsk: Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. [in 
Ukrainian]

25. Yakubskyi, B. V. (2012). Tvorchyi shliakh Lesi Ukrainky: Bibliohrafichni 
materialy: Zb. st. Lutsk: Volynskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky; 
NDI Lesi Ukrainky. [in Ukrainian]


