
178 Київські полоністичні студії

УДК 821.161.2 – 821.162.1: 94(477)“1918/1939”

Юрій Ковалів

І. ФРАНКО В ІНТЕРТЕКСТУАЛЬНОМУ ПОЛІ 
ЛІТЕРАТУРИ

Анотація. Стаття присвячена розкриттю творчого діалогу І. Фран-
ка з Ю.  Словацьким, Я.  Каспровичем та письменниками ХІХ  ст. й інших 
часопросторів. Інтертекстуальна практика І.  Франка засвідчує не лише 
цитатні можливості художньої літератури, не обмежені ремінісценціями 
й алюзіями, а забезпечує процес трансформування тих чи тих фабул в ав-
торський сюжет, опосередковане й безпосереднє спілкування письменників, 
циркуляцію ідей та образів у їхніх творах, котрі щоразу набували нової 
художньої якості на перетині спільних й відмінних ознак. Йдеться не про 
механічне наслідування чи запозичення, а про значущу бесіду між І. Франком 
і Ю   Словацьким та іншими письменниками, творче змагання. Вона задо-
кументалізована віршами “Odpowiedź na “Рsalmy przyszłości” Spiridionowi 
Prawdzickiemu” (тобто, З.  Красінському) Ю.  Словацького й «Вічний рево-
люціонер» І.  Франка, наповнених особистісними версіями кожного поета, 
пов’язаними із стильовими особливостями різних епох, семантичними й 
конкретно-історичними особливостями. Розглядаються можливості «мов-
леннєвої онтології» «Тюремних сонетів», очевидно, підказані І.  Франку ци-
клом “Z więzienia” Я. Каспровича, його діалог з іншими сонетярами (Л. де Вега,  
А.-В. Шлеґель) з приводу віршового дефініювання твердої строфічної форми. 
Простежено аналогії між виданням І. Франка й віршовою книжкою “Miłość” 
Я.  Каспровича (1895) з притаманною їй трифазною композицією (поеми 
“L’amorе desperato”, “Miłość-Grzech”, “Amor vincens”) й трьома жмутками 
«Зів’ялого листя». І. Франка. З’ясовано специфіку його соціально-психологіч-
ного роману «Лель і Полель» (“Lelum i Polelum”) з алюзією на драму «Ліла Ве-
неда» Ю. Словацького, але з ширшими просторовими й смисловими межами.

Ключові слова: інтертекст, творчий діалог, значуща бесіда, циркуляція 
ідей, ремінісценція, алюзія, сонет, роман.

Інформація про автора: Ковалів Юрій Іванович, проф., д. філол. н., про-
фесор кафедри історії української літератури, теорії літератури та літе-



179Том ХLI

ратурної творчості Навчально-наукового інституту філології Київського 
національного університету імені Тараса Шевченка.

Електронна пошта: profkovaliv@ukr.net 

Yurii Kovaliv

I. FRANKO IN THE INTERTEXTUAL FIELD OF LITERATURE

Abstract. The article explores the creative dialogue of Ivan Franko with Juliusz 
Słowacki, Jan Kasprowicz, and other writers of the 19th century as well as different 
time-spaces. Franko’s intertextual practice demonstrates not only the quoting 
possibilities of artistic literature, which go beyond mere reminiscences and allusions, 
but also provides a process of transforming certain plots into the author’s own 
narrative, mediating both direct and indirect communication between writers, and 
ensuring the circulation of ideas and images in their works, which each time acquired 
new artistic qualities at the intersection of common and distinctive features.

This is not about mechanical imitation or borrowing but rather about a meaningful 
conversation between Ivan Franko, Juliusz Słowacki, and other writers – a creative rivalry. 
This dialogue is documented in the poems “Odpowiedź na “Psalmy przyszłości” Spiridi-
onowi Prawdzickiemu” (“A Response to the “Psalms of the Future” to Spiridion Prawdzicki”, 
addressed to Z. Krasiński) by Juliusz Słowacki and “Вічний революціонер” (“Eternal Revo-
lutionary”) by Ivan Franko, filled with each poet’s personal interpretations related to stylistic 
features of different epochs, as well as semantic and historically specific contexts.

The article examines the possibilities of the “speech ontology” of Franko’s “Тю-
ремні сонети” (“Prison Sonnets”), evidently inspired by Jan Kasprowicz’s cycle “Z 
więzienia” (“From the Prison”), as well as Franko’s dialogue with other sonneteers 
(L.  de Vega, A.–W. Schlegel) concerning the poetic definition of strict stanzaic 
form. Analogies are traced between Franko’s edition and Jan Kasprowicz’s poetry 
collection “Miłość” (“Love”, 1895), with its characteristic three-phase composition 
(poems “L’amore desperato”, “Miłość-Grzech”, “Amor vincens”) and the three cycles 
of Franko’s “Зів’яле листя” (“Withered Leaves”).

Finally, the article clarifies the specifics of Franko’s socio-psychological novel 
“Лель і Полель” (“Lelum and Polelum”), which alludes to Juliusz Słowacki’s drama 
“Lilla Weneda”, yet expands its spatial and semantic dimensions.

Key words: intertext, creative dialogue, meaningful conversation, circulation of 
ideas, reminiscence, allusion, sonnet, novel.



180 Київські полоністичні студії

Information about author: Yurii Kovaliv, Doctor of Philology. professor, History of 
Ukrainian Literature, Literary Theory and Literary Creativity Department, Educational 
and Scientific Institute of Philology, Taras Shevchenko National University of Kyiv.

E-mail: profkovaliv@ukr.net 

Jurij Kowaliw

I. FRANKO W INTERTEKSTUALNYM POLU LITERATURY

Abstrakt. Artykuł poświęcony jest twórczemu dialogowi Iwana Franki z 
Juliuszem Słowackim, Janem Kasprowiczem oraz pisarzami XIX  wieku i innych 
czasoprzestrzeni. Praktyka intertekstualna Franki ukazuje nie tylko cytatowe 
możliwości literatury artystycznej, wykraczające poza reminiscencje i aluzje, ale 
także zapewnia proces przekształcania określonych fabuł w autorski wątek, pośrednią 
i bezpośrednią komunikację między pisarzami oraz cyrkulację idei i obrazów w ich 
utworach, które za każdym razem zyskiwały nową jakość artystyczną na styku cech 
wspólnych i odmiennych.

Nie chodzi tu o mechaniczne naśladownictwo czy zapożyczenia, lecz o istotną 
rozmowę między Iwanem Franką, Juliuszem Słowackim i innymi pisarzami – 
twórczą rywalizację. Dialog ten został udokumentowany w wierszach “Odpowiedź 
na ‘Psalmy przyszłiości’ Spiridionowi Prawdzickiemu” (czyli do Z.  Krasińskiego) 
Juliusza Słowackiego oraz “Wieczny rewolucjonista” Iwana Franki, wypełnionych 
osobistymi interpretacjami każdego poety, powiązanymi z cechami stylowymi 
różnych epok, a także kontekstami semantycznymi i historyczno-konkretnymi.

Omówiono możliwości “ontologii mowy” “Sonety z więzienia” Franki, ewidentnie 
zainspirowanych cyklem “Z więzienia” Jana Kasprowicza, a także jego dialog z 
innymi sonetystami (L. de Vega, A.–W. Schlegel) dotyczący poetyckiego definiowania 
ścisłej formy stroficznej. Przeanalizowano analogie między wydaniem Franki a 
tomem poezji Jana Kasprowicza “Miłość” (1895), charakteryzującym się trójfazową 
kompozycją (poematy “L’amore desperato”, “Miłość-Grzech”, “Amor vincens”) oraz 
trzema cyklami “Zwiędłych liści” Franki.

W końcowej części wyjaśniono specyfikę społeczno-psychologicznej powieści 
Franki “Lelum i Polelum”, zawierającej aluzję do dramatu Juliusza Słowackiego 
“Lilla Weneda”, ale o szerszych granicach przestrzennych i semantycznych.

Słowa kluczowe: intertekst, twórczy dialog, znacząca rozmowa, cyrkulacja idei, 
reminiscencja, aluzja, sonet, powieść.



181Том ХLI

Nota o autorze: Jurij Kowaliw, doktor habilitowany, profesor Katedry 
Historii Literatury Ukraińskiej, Teorii Literatury i Twórczości Literackiej Instytutu 
Dydaktyczno-Naukowego Instytutu Filologii Narodowego Uniwersytetu imienia 
Tarasa Szewczenki w Kijowie.

E-mail: profkovaliv@ukr.net 

Вступ
Справжній письменник нікого не наслідує. Перебуваючи під 

враженням спілкування з іншими авторами, їхніх творів, він всту-
пає з ними у творчий діалог, у творче змагання, на підставі чого 
з’являються новоякісні твори, часто із спільними фабулами, але з від-
мінними сюжетними лініями й трактуваннями образної системи, що 
продемонстрував І. Франко як поет і прозаїк, маючи значущу бесіду з 
Ю. Словацьким та Я. Каспровичем. В такому разі першорядного зна-
чення набуває інтертекстуальна практика.

Мета статті – виправдати застосування інтертекстуальної прак-
тики при висвітленні творчого діалогу письменників. 

Методика статті полягає в застосуванні прийомів діалогізму, ін-
тертекстуальності, значущої бесіди письменників. 

Основні дослідження і публікації цієї теми зазначені в 1-му томі 
«Історії української літератури. Кінець ХІХ  поч. ХХ ст.».

Виклад матеріалу
Інтертекстуальна практика відома здавен у світовій літературі, 

переповненій модифікаціями й ремінісценціями не лише вічних тем, 
мотивів та образів, а й свідомим використанням у доробку того чи 
того автора зразків фольклору, письменства, композиційних блоків, 
фабул, стилістики для структурування власних творів, часто з від-
мінною версією зображуваних подій. Трапляються випадки, коли 
майже всі твори певного письменника –– цитатні, як, наприклад, 
драми В.  Шекспіра, але це не поменшує їхньої художньої вартості, 
бо вона залежить від високого рівня таланту драматурга, від ефек-
ту «зустрічних течій» (Ол. Веселовський), спровокованих «міґрацій-
ними сюжетами». Схожа практика властива поезіям І. Франка. Його 



182 Київські полоністичні студії

хрестоматійний вірш «Вічний революціонер» виявляється не чимось 
іншим, як творчою переінтерпретацією вірша “Odpowiedź na “Рsalmy 
przyszłości” Spiridionowi Prawdzickiemu” (тобто, З.  Красінському) 
Ю. Словацького, що спостеріг П. Филипович [9, c. 63]. Обидва тек-
сти мають схожі образні акценти. І. Франко, розвиваючи романтичну 
версію польського поета, наповнену пафосом національного прові-
денціоналізму, вірою у відродження Речі Посполитої, розгортає зміст 
апріорного буття Духу, що «від тисяч літ родився» і, матеріалізований 
в сильному Слові, «мов трубою, / Міліони зве з собою» на вирішаль-
ний бій зі світовим злом, на утвердження ідеологічних принципів 
науки, думки, волі, «розриває містичну оболонку “Odpowiedzі” […], 
наповнює свій «Гімн» новим, співзвучним епосі змістом» [4, c. 167]. 
Наділений апокаліпсичними рисами Wieczny Rewolucjonista Ю. Сло-
вацького в інтерпретації І. Франка набуває реалістичного сенсу, про-
ходить «по курних хатах мужицьких, / По варстатах ремісницьких, / 
По місцях недолі й сліз».Оптимістична віра в прогрес зумовлена того-
часними ентеерівськими ілюзіями й соціалістичними утопіями. 

Інтертекстуальні тенденції спостерігаються і в «Тюремних соне-
тах» та «Вольних сонетах» І. Франка. Він заклав у їхню композицій-
ну основу певну концепцію, що охоплює лінеарні або концентричні 
типи циклів й драматургію твердої строфічної форми, ніж її сформу-
лював Й.-Р. Бехер («Філософія сонета, або Мала настанова сонета»). 
Переосмилюючи архітекстуальну основу жанроформи, І. Франко до-
лав монологічну традицію поетичного мовлення, вдавався до діало-
гічності, завдяки чому сонет став відкритим світу, а художня свідо-
мість –– готовою до спілкування, тобто від буття-в-собі переходила 
до буття-в-іншому, в циркуляцію ідей. 

І.  Франко, ставши «хронографом і одночасно філософом» ґрато-
ваного позасвіття [4, с.  300], зізнавався, що «тюрма сим разом сильно 
придавила» його. Частину сонетів він писав голкою на стіні, тому вони 
викликають асоціації з графіті. Можливості їх «мовленнєвої онтології», 
очевидно, підказані І. Франку циклом “Z więzienia” Я. Каспровича. По-
рівнюючи твори обох поетів, Олександра Лисенко знаходить цикл Я. Ка-
спровича «суб’єктивнішими в моделюванні внутрішнього світу людини», 



183Том ХLI

позбавленими «цілісної режисури», наповненими «логічною, вичерпною 
відповіддю»; натомість «Тюремні сонети» І.  Франка «об’єднані певним 
сюжетом і послідовністю розгортання психологічного стану ліричного 
героя»: вони, наповнені «автобіографічним струменем», не перетвори-
лися на біографічні [5, с. 29-31]. Не будучи «рабом сонетної форми» [8, 
с. 110], він експериментував з нею, один з перших в українській ліриці 
запровадив практику тексту про текст, обравши за основу художнього 
дефініювання тверду строфічну форму, що вже апробували європейські 
поети (Л. де Вега, А.-В. Шлеґель). І. Франко, не приховуючи іронічного 
ставлення до українських поетів, іноді безпорадних перед канонічними 
жанроформами, він подав розгорнуте власне визначення сонета у віршо-
вій формі, відповідне геґелівській формулі «зміст є ніщо інше, як перехід 
форми у зміст, а форма є ніщо інше, як перехід змісту у форму»:

Голубчики, українські поети.
Невже вас досі нікому навчити.
Що не досить сяких-таких зліпити
Рядків штирнадцять, і вже є сонети?

П’ятистоповий ямб, мов з міді литий,
Два з чотирьох, два з трьох рядків куплети.
Пов’язані в дзвінкі рифмові сплети.
Лиш те ім’ям сонета слід хрестити.

Тій формі й зміст хай буде відповідний;
Конфлікт чуття, природи блиск погідний
В двох перших строфах ярко розвертаєсь.

Страсть, буря, гнів, мов хмара піднімаєсь.
Мутить блиск, грізно мечесь, рве окови.
Та при кінці сплива в гармонію любови.

При визнанні досвіду сонетярів, які «в різьблену чарку» «свою 
любов, мов шум-вино, вливали», він зізнавався, що йому ближчою 



184 Київські полоністичні студії

була творчість німецького поета Ф. Рюккерта, котрий порушував ка-
нонічні нормативи, –– «винахідника» енергійного «панцирного соне-
та», репрезентованого 1814 р. однойменною збіркою («чарку німці в 
меч перекували»). Це відповідало каменярській заангажованості ав-
тора, який водночас полемізував з Ф. Рюккертом:

Прийдесь нову зробити перекову:
Патріотичний меч перекувати

На плуг –– обліг будущини орати,
На серп, щоб жито жать, життя основу,
На вили –– чистить стайню Авгійову.

Поет не зупинявся перед деканонізацією й деестетитизацією соне-
та, однак з чуттям міри. І він був у нього різним. Певним контрастом 
до «Тюремних сонетів» сприймається триптих «У сні мені явились три 
богині…», «І говорила перша: я любов…», «І говорила друга: я нена-
висть…». Розуміючи сутність світу в єдності розмаїття, І. Франко був 
подивований смисловою невловністю метонімії «жіночого серця», неви-
черпністю його таємничих конотацій — то «студеного леду», то «запаш-
ного, чудового цвіту весни», то «світлого місяця», то «огню страшного», 
то «ангела надземного», то «демона лютого з пекла глибини». Фемінне 
єство постає одночасно багатозначним в неосяжній і щоразу конкрети-
зованій еротичній символіці: «Ти океан: маниш і потопляєш; / Ти рай, 
добутий за ціну оков. / Ти літо: грієш враз і громом убиваєш» («Жіноче 
серце! Чи ти лід студений…»). І. Франко не минув і  ґендерної проблема-
тики. У сонеті «Сікстинська мадонна» він, апелюючи до відомого полот-
на Рафаеля Санті (1516), підносить земну жінку до небесного рівня, а ри-
торичним питанням «Хто смів сказать, що не богиня ти?» дає ствердну 
відповідь: «Так, ти богиня! Мати, райська роже, / О глянь на мене з свої 
висоти! / Бач, я, що в небесах не міг знайти / Богів, перед тобою клонюсь 
тоже». Ідеалізований образ Богоматері сягає найвищого рівня субліма-
ції, поновлюючи афоризм Й.-В. Ґете з поеми «Фауст», сформульований 
з погляду патріархальної культури: «Вічно жіноче підносить нас вгору». 



185Том ХLI

Драматизм сердечного переживання («Ні, не любив на світі я ніко-
го…», «І довелось мені за се страждати!») завбачав сюжетні колізії збірки 
«Зів’яле листя», на якій також позначилася інтертекстуальна практика. 
В. Щурат спостеріг аналогії між виданням І. Франка й віршовою книж-
кою “Miłość” Я. Каспровича (1895) з притаманною їй трифазною ком-
позицією (поеми “L’amorе desperato”, “Miłość-Grzech”, “Amor vincens”), 
що характерна і для трьох жмутків «Зів’ялого листя». І. Франко творчо 
переосмислив тематичну й архітектонічну версію польського поета, що 
не має такої циклічної цілісності, як «Зів’яле листя». Духовний двійник 
у Франковому трактуванні міг бути підказаний також передмовою до 
першої частини “L’amorе desperato. Z zapisków przyjaciela” Я. Каспровича, 
який обґрунтував свою апеляцію до фіктивного героя, здатного, ожива-
ючи в новому коханні, долати душевну розпуку.

Хронологічний збіг появи обох книжок з притаманним їм вер-
терівським мотивом не виключає також тенденції самозародження 
сюжетів, зумовленої аритмічними настроями fin de siècle. Ліричний 
герой, схильний до ескапізму, знаходить втрачену гармонію в ідеалі-
зованому еросі, але зустріч з реальною жінкою, не відповідною іде-
алу, травмує його душу, викликає симптоми напів божевілля. Стан 
неврозу досить глибоко фіксувала тогочасна лірика «болю, туги і 
борби», яка, за спостереженням І. Франка, висловленим у листі до 
Климентини Попович, «єсть на всякий спосіб піснею хоровитою, але, 
будучи виразом того болю, на котрий людськість хорує від самого по-
чатку, вона тим самим єсть і піснею загальнолюдською, останеться 
великою і зрозумілою і для пізніх, щасливіших поколінь» [12, с. 424]. 
Ідеться про типове явище раннього модернізму.  Мотив нещасливої 
(вертерівської) любові був властивий не лише ліриці І.  Франка або 
Я. Каспровича, а й О. Маковея (“Semper idem”), П. Карманського («З 
теки самовбийця…»). Ймовірна також прихована алюзія і на «Щоден-
ник спокусника» з книги «Або-або. Фрагменти життя» С. Кіркеґора: у 
цьому творі образ Корнелії повністю захопив уяву Йоханеса. 

І.  Франко назвав свою збірку  «ліричною драмою». Переживши 
глибоке кохання до Ольги Рошкевич, І. Франко поринув у бурхливу 
хвилю ретельно зашифрованих любовних романів з Юзефою Дзвон-



186 Київські полоністичні студії

ковською, Уляною Кравченко, Климентиною Попович, Ольгою Бі-
линською та Анною Павлик, особливо із Целіною Журовською. Ви-
дання інтригувало сенсаційною передмовою про щоденник студента, 
який ніби наклав на себе руки в ситуації нерозділеного кохання. Зле-
ти і кризи надпотужного почуття проінтерпретовано «віршовою мо-
вою» в літньо-осінньо-зимових «трьох жмутках» (циклах), котрі ви-
кликають асоціації з трьома актами драматичного твору, коли «той 
крик болю у першому жмутку, той культ болю у другому переходить 
у визволення із болю у третьому». Нове пояснення любовних пере-
живань із суїцидом заперечувало попередній «Епілог» (прощання з 
ліричним героєм) з публікації добірки «Зів’яле листя», формованої 
впродовж 1882–1893 рр., у двотижневику «Зоря» (1891); дев’ять по-
езій) та у збірці «З вершин і низин» (1893), викликало в шокованого 
читача, який з підозрою ставився до містифікації, масу питань. Йому 
автор адресував промовистий епіграф: “Sei Mann und folge mir nicht 
nacht!” (нім.: Людиною будь і не йди за мною!). 

Пізніше, в листі до А. Кримського від 26 серпня 1898 р. І. Фран-
ко розкрив прототипи поезії «Тричі мені являлася любов», назвавши 
імена Ольги Рошкевич, Юзефи Дзвонковської та Целіни Журовської, 
екстрапольовані на «трилику» героїню «Зів’ялого листя». Було б по-
милково співвідносити узагальнений образ ліричної героїні тільки з 
ними, як і з Ольгою Білинською, Климентиною Попович або Анною 
Павлик. Кожен тип жінки в поетичному трактуванні має свою осо-
бливість, стаючи предметом пристрасті чоловіка, що складається з 
таких видозмінених «сутностей», як сонна з’ява, випадкова зустріч з 
давньою знайомою, випадкового знайомства, пошуків інакшості, фа-
тального переслідування та спогадів про перші світлі переживання 
— між ними «лежить суттєва психологічна прірва» [14, c. 114].

У передмові до київського видання цієї збірки (1911) її автор ви-
знав версію 1896 р. «літературною фікцією», тому не лишалося сумніву, 
що наділений «фаустівською душею» ліричний герой — alter ego само-
го автора, хоча має рацію Д. Павличко, зазначаючи, що в трактуванні 
І. Франка «його власне зображення й зображення героя-самогубця не 
тотожні» [5, c. 71], бо йдеться про художню дійсність, відмінну від до-



187Том ХLI

вколишньої. До такої літературної практики І. Франко звертався сві-
домо, обґрунтовував її у трактаті «Секрети поетичної творчості» як 
творче діалогізування Я та Іншого: поет, «окрім свого «я», мусить мати 
друге «я», котре має свою свідомість і пам’ять, свій окремий суд, своє 
почуття, свій вибір, свою заставу і своє ділання –– одним словом, має 
всі прикмети, що становлять психічну особу» [11, c. 61]. 

Ситуація ускладнена тим, що справді існував автентичний, на-
писаний польською мовою щоденник безнадійно закоханого в Уляну 
Кравченко молодого вчителя Супруна з Бібрки. Цей документ «нему-
дрої мазанини», «немудрого філософування та незрозумілих докорів» 
[1, c. 542] І. Франко тримав у руках 1883 р., лишив на першій сторінці 
«пом’ятого та поплямленого зшитка» власноруч записаний іронічний 
вірш: “O miłośći Łamiesz kośći. Niech ci nikto Nie zazdrośći” (пол.: Від лю-
бові ламає кості. Нехай тобі ніхто не заздрить). Це «значною мірою змі-
нює уявлення про жанрову природу, концепцію і поетику» «Зів’ялого 
листя», спонукає до припущення про існування ще одного прототипа, 
який разом з автором збірки зумовлює двійництво ліричного героя, 
здавен відоме у світовій літературі, особливо поширене в добу роман-
тизму з притаманним йому протистоянням високого ідеалу буденному 
існуванню. Збірка, будучи прихованим діалогом з поетичною книжкою 
Я. Каспровича та зі світовою любовною лірикою, відображенням осо-
бистої біографії І. Франка своїми «філософсько-узагальненими образа-
ми», зануреної в інтертекстуальні потоки письменства, стала надбан-
ням не лише його поезії, не лише української літератури, а й світової. 

І. Франко діалогізував з письменниками, зокрема польськими, і в 
прозі. Беручи ту чи ту фабулу він розгортав її в інших сюжетних ін-
терпретаціях, що властиво соціально-психологічному роману «Лель і 
Полель» (“Lelum i Polelum”), написаному 1887 p. польською мовою на 
конкурс газети “Kurier Warszawski”, вперше надрукованому у видавни-
цтві «Рух» (1929) завдяки М. Возняку на підставі копій автографу про-
заїка й оповідань “Jeden dzień z życia uliczników lwowskich” та “Cuwaksy” 
(перший і третій розділи), а другий за оповіданням “Bohater mimo 
woli” (другий розділ). Їх, як і фрагменти твору — повість «Герой по-
неволі» й оповідання «Яндруси» І. Франко зміг за життя надрукувати 



188 Київські полоністичні студії

епізодично. Роман з алюзією на драму «Ліла Венеда» Ю. Словацького 
(смерть Леля зумовлює смерть Полеля) виходив на ширші просторові 
й смислові межі, охоплюючи, крім в’язниці, «сцени з львівського життя 
газетярського, розправу судову […], сцени з життя вуличних дітей, з 
бомбардуванням Львова в р. 1848 і т. д.» [13, c. 131], висвітлював транс-
формовані в художню форму події, які автор переважно сам пережив 
або чув про них. Сюжетні лінії роману, що складався з десяти розділів, 
розгорталися довкола братів-близнюків Начка (Гната) і Владка (Вла-
дислава) Калиновичів – синів польської патріотки та педантичного 
службовця. Хлопці спромоглися відновити етногенетичний код укра-
їнця й вирішили присвятити своє життя на користь свого безталанно-
го народу. Вони у романному тексті реалізували важливу для І. Франка 
думку повертати тому народові затрачене його коштом навчання в уні-
верситетах. Тому Начко виконував обов’язки редактора опозиційного 
журналу, а Владко захищав права знедолених на судових позовах. 

Створюючи ідеалізовану картину жертовного служіння соціуму, 
письменник як реаліст не міг піти проти дійсності. Добре знаючи 
людську психологію, не спроможну протистояти звабам життя, пере-
ходити з однією позиції на іншу, навіть діаметрально протилежну під 
тиском життєвих обставин, впливів, інстинкту виживання, елемен-
тарного страху, тому відступництво Начка було внутрішньо вмотиво-
ване. Безнадійно закоханий без відповіді в панну Реґіну Киселевську 
(ім’я в перекладі з латини означає «цариця», зустрічається в поліській 
петрівочній баладі), прошпилений її магічними очима, не помічаю-
чи, що вона була знаряддям інтриги графа Адольфа, Начко мимоволі 
зраджує народницькі ідеали, занехаює власну редакторську справу. 
Пропечений докорами сумління, персонаж накладає на себе руки під 
час медового місяця з Реґіною в Карпатах. 

Фатальна історія суїциду, що привиділася Владку у віщому сні, 
була наслідком порушення усталених принципів людського буття, за-
повіданого матір’ю, яка радила близнюкам завжди бути разом, тому 
що «роздвоєння – це ваша загибель». Мотив Ю. Словацького виво-
дить Франкову нарацію з-під соціально заангажованих моделей у се-
мантику фаталізму. Трагедія братів не знецінює народницької справи. 



189Том ХLI

Як не дивно, Реґіна продовжує розпочату ними культурно-освіт-
ню працю серед гуцулів, репрезентує новий тип жінки, який у тво-
рах І.  Франка «впевнено переміщується на перший план і сам стає 
повноправним партнером чоловіка із відчуттям власної ідентичнос-
ті й свободою вибору» [1, c. 10]. Образ жінки досить суперечливий. 
Спочатку вона постає фатальною жінкою, здатною маніпулювати по-
чуттями безмежно закоханого в неї Начка, веде з ним подвійну гру, 
залицяючись до Владка, намагається утвердити себе в цьому світі. Її 
переродження після загибелі близнюків, очевидно, пов’язане з вну-
трішнім потрясінням пережитої трагедії, яку вона сама спричинила. 
Тут спрацювала ідеологічна матриця, яка притлумила ще один, важ-
ливий для роману романтичний мотив, означений лірником Семком 
Туманом, який розповів братам про закопаний скарб, що мав би тра-
титися на користь знедолених. 

Роман «Лель і Полель» був знаковим, поворотним у творчій еволю-
ції І. Франка. Великою його заслугою в українській літературі, на думку 
І. Денисюка, було те, що він своєю прозою з життя інтелігенції «подо-
лав інерцію сільського стилю і впевнено й вільно заговорив як інтелі-
гент про інтелігента на рівні високого інтелектуалізму» [2, c. 15].

Різножанрова творча практика І. Франка засвідчує, що інтертексту-
альні фабули й образи в творчій інтерпретації здатні формувати нові 
сюжетні структури поза схемами наслідування, відбуватися в атмосфері 
конструктивного діалогу письменників, стимулювати циркуляцію кре-
ативних ідей. Цитатна настанова формує особливий наратив з «двого-
лосою» природою, зумовленою «ділогічністю мислення єдиної особис-
тісної свідомості, що передбачає комунікативну позицію внутрішнього 
мовлення з характерними для нього адресатами» [8, с. 655], переважно 
зашифрованими. Все це створює ефект інтертекстуальної поліфонії.

ЛІТЕРАТУРА
1. Демська-Буздуляк, Л. (2005). Ґендерна інтерпретація жіночих та чо-

ловічих образів в українській літературі кінця ХІХ – початку ХХ ст. Слово і 
Час, (4), 10. https://il-journal.com/index.php/journal/issue/view/178/4_2005_pdf

2. Денисюк, І. (2008). Новаторство Франка-прозаїка. Українське літера-
турознавство, (70), 138–152.



190 Київські полоністичні студії

3. Жулинський, М. (Ред.). (2005). Історія української літератури ХІХ 
століття. У 2 кн. (711 с.). Київ.

4. Корнійчук, В. (2007). «Мов орґани, в величному храмі…» Контексти й 
інтертексти Івана Франка (порівняльні студії). Львів: Видавничий центр 
Львівського національного університету імені Івана Франка.

5. Лисенко, О. М. (2009). Природа ліризму в українському сонеті ХІХ – 
початку ХХ століття (Дисертація кандидата філологічних наук, 170 с.). 
Івано-Франківськ.

6. Павличко, Д. (1988). Біля мужнього світла: Літературно-критичні 
статті, спогади, виступи (330 с.). Київ: Радянський письменник.

7. Ткачук, М. (2006). Лірика Івана Франка: До 150-річчя з дня народження 
І. Франка (296 с.). Тернопіль – Київ: Світ знань.

8. Ткачук, М. (2008). Метафізична лірика Івана Франка. У Іван Франко: 
дух, наука, думка, воля: матеріали Міжнародного конгресу до 150-річчя від 
дня народження Івана Франка (Львів, 27 вересня – 1 жовтня 2006) (Т. 1, с. 
652–660). Львів: Видавничий центр ЛНУ імені Івана Франка.

9. Филипович, П. (1991). Літературно-критичні статті (270 с.). Київ: 
Дніпро.

10. Франко, І. (1976). Зібрання творів (Т. 2, 543 с.). Київ: Наукова думка.
11. Франко, І. (1981). Зібрання творів (Т. 31, 595 с.). Київ: Наукова думка.
12. Франко, І. (1986). Зібрання творів (Т. 48, 767 с.). Київ: Наукова думка.
13. Франко, І. (1986). Зібрання творів (Т. 49, 810 с.). Київ: Наукова думка.
14. Франко, І. (1986). Зібрання творів (Т. 50, 693 с.). Київ: Наукова думка.

REFERENCES
1. Demska-Buzduliak L. (2005). Henderna interpretatsiia zhinochykh ta 

cholovichykh obraziv v ukrainskii literaturi kintsia XIX – pochatku XX st. Slovo 
i Chas, (4), 10. https://il-journal.com/index.php/journal/issue/view/178/4_2005_
pdf [in Ukrainian]

2. Denysiuk I. (2008). Novatorstvo Franka-prozaika. Ukrainske 
literaturoznavstvo, (70), 138–152. [in Ukrainian]

3. Zhulynskyi M. (Ed.). (2005). Istoriia ukrainskoi literatury XIX stolittia. U 2 
kn. (711 p.). Kyiv. [in Ukrainian]

4. Korniichuk V. (2007). Mov orhany, v velychnomu khrami… Konteksty 
y intertekst Franka (porivnialni studii). Lviv: Vydavnychyi tsentr Lvivskoho 
natsionalnoho universytetu imeni Ivana Franka. (303 p.). [in Ukrainian]

5. Lysenko O. M. (2009). Pryroda liryzmu v ukrainskomu soneti XIX 
– pochatku XX stolittia (kand. dys. filol. nauk, 170 p.). Ivano-Frankivsk. [in 
Ukrainian]



191Том ХLI

6. Pavlychko D. (1988). Bilia muzhnoho svitla: Literaturno-krytychni stati, 
spohady, vystupy (330 p.). Kyiv: Radianskyi pysmennyk. [in Ukrainian]

7. Tkachuk M. (2006). Liryka Ivana Franka: Do 150-richchia z dnia 
narodzhennia I. Franka (296 p.). Ternopil–Kyiv: Svit znan. [in Ukrainian]

8. Tkachuk M. (2008). Metafizychna liryka Ivana Franka. In Ivan Franko: 
dukh, nauka, dumka, volia: Materialy Mizhnarodnoho konhresu do 150-richchia 
z dnia narodzhennia Ivana Franka (Lviv, 27 veresnia – 1 zhovtnia 2006). Tom 1. 
(pp. 652–660). Lviv: Vydavnychyi tsentr LNU imeni Ivana Franka. [in Ukrainian]

9. Fylypovych P. (1991). Literaturno-krytychni stati (270 p.). Kyiv: Dnipro. [in 
Ukrainian]

10. Franko I. (1976). Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. Tom 2 (543 p.). Kyiv: 
Naukova dumka. [in Ukrainian]

11. Franko I. (1981). Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. Tom 31 (595 p.). Kyiv: 
Naukova dumka. [in Ukrainian]

12. Franko I. (1986). Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. Tom 48 (767 p.). Kyiv: 
Naukova dumka. [in Ukrainian]

13. Franko I. (1986). Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. Tom 49 (810 p.). Kyiv: 
Naukova dumka. [in Ukrainian]

14. Franko I. (1986). Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. Tom 50 (693 p.). Kyiv: 
Naukova dumka. [in Ukrainian]


